
АКАДЕМИЯИ МИЛЛИИ ИЛМҲОИ ТОҶИКИСТОН 

ИНСТИТУТИ ЗАБОН ВА АДАБИЁТИ БА НОМИ РӮДАКЇ  

 

 

 

  Бо ҳукуқи дастнавис 

ТДУ 891.550-1+82 

ТКБ 84 (2Т)  

Ғ - 24 

 

 

 

 

ҒАФУРОВА ҶАМИЛА МУЗАФФАРОВНА 

 

 

МИРЗО СИДДИҚИ ФАНО ВА ДОИРАИ АДАБИИ 

ИСТАРАВШАН ДАР НИМАИ ДУВУМИ АСРИ XVIII ВА 

АВВАЛИ АСРИ XIX 

 

 

АВТОРЕФЕРАТИ 

диссертатсия барои дарёфти дараҷаи илмии 

номзади илмҳои филологӣ аз рӯйи ихтисоси  

10.01.00 – Адабиётшиносӣ (6.2.15 - Адабиёти тоҷик;  

равобити адабӣ) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Душанбе – 2026 



2 

 

Диссертатсия дар шуъбаи таърихи адабиёти Институти забон ва 

адабиёти ба номи Рӯдакии Академияи миллии илмҳои Тоҷикистон 

анҷом дода шудааст. 

 

Роҳбари илмӣ: Салими Хатлонӣ – доктори илмҳои  

филологӣ, профессори кафедраи 

назария ва таърихи адабиёти 

Донишгоҳи байналмилалии забонҳои    

Муқарризони расмӣ: Элбоев Вафо  Ҷӯрақулович 

доктори илмҳои филологӣ, профессори 

кафедраи назария ва таърихи адабиёти 

Донишгоҳи омӯзгории Тоҷикистон ба 

номи Садриддин Айнӣ; 

Ӯрунова Мавҷуда Рустамовна, 

доктори илмҳои филологӣ, дотсенти 

кафедраи адабиёти классикии тоҷики 

МДТ «Донишгоҳи давлатии Хуҷанд ба 

номи академик Бобоҷон Ғафуров» 

 

Муассисаи пешбар: Донишгоҳи давлатии Бохтар  ба номи 

Носири Хусрав  

           Ҳимояи диссертатсия «18» апрели соли 2026, соати 10:00 дар 

маҷлиси шурои диссертатсионии 6D.КОА-088 - и назди 

Донишгоҳи давлатии Данғара (суроға: Вилояти Хатлон, ноҳияи 

Данғара кучаи марказӣ 25,  толорои шурои олимони Донишгоҳ) 

баргузор мегардад. 

Бо диссертатсия дар китобхонаи марказии Донишгоҳи 

давлатии Данғара (Вилояти Хатлон, ноҳияи Данғара, кӯчаи 

марказӣ, 25) ва тавассути сомонаи www.dsu.tj шинос шудан 

мумкин аст. 

Автореферат рӯзи «____»  _______соли 2026 тавзеъ 

шудааст. 

 

Котиби илмии  

шурои диссертатсионӣ,                       

номзади илмҳои филологӣ                                        Шаробова М. Қ.                                    

http://www.dsu.tj/


3 

 

МУҚАДДИМА 

Мубрамии мавзуи диссертатсия. Новобаста аз он, ки дар 

илми адабиёшиносии тоҷик оид ба ҳаёти адабию мадании авохири 

қарни XVIII ва нимаи аввали асри XIX ва як қатор намояндагони он  

асарҳои  гуногуни илмӣ-тадқиқотӣ навишта шудаанд, аммо шоироне 

низ дар индавраи таърих дар доираҳои адабии Мовароуннаҳр 

зиндагиву эҷод кардаанд, ки ҷараёни зиндагӣ ва осори онҳо то кунун 

аз ҷониби муҳаққиқон ба тамомӣ омӯхта нашудааст ва ин масъала ба 

таҳлилу таҳқиқоти алоҳида зарурат дорад. Омӯзиши масъалаи 

зикршуда ба бисёре аз торикиҳои  адабиёти ин давр равшанӣ хоҳад 

андохт. Факти диққатҷалбкунанда он аст, ки адибоне дар ин давраи 

таърихӣ ҳаёт ба сарбурда, аксаран аз табақаҳои пойёнии иҷтимоии 

ҷомеа буданд ва ашъорашон бозгӯкунандаи ҳаёти ҳамин табақаҳои 

аҳолӣ буд.  

Таҳқиқи нисбатан амиқи адабиёти тоҷики нимаи дувуми асри 

XVIII ва аввали қарни XIX тоҷик ва намояндагони он, бахусус 

адибони доираи адабии Истаравшан, аз ҷониби муҳаққиқони ватанию 

хориҷӣ аз солҳои 60-уми садаи XX оғоз гардида буд. Мувофиқи 

маълумоти муҳаққиқон дар ин давра, дар баробари як қатор ҳавзаҳои 

адабӣ, монанди Бухоро, Хӯқанд, Хоразм, Хева, ки аксар шаҳрҳои 

сернуфус ва марказҳои фарҳангӣ ба шумор мерафтанд, новобаста ба 

носозгории замон, доираҳои адабӣ дар дигар манотиқи гирду атроф 

низ, ба мисли доираи адабии Истаравшан, фаъолият мекарданд ва 

суханварону шоирони номдореро гирд оварда, маҳфилҳои эҷодии 

худро ривоҷ додаанд. Гувоҳи равшани он, пеш аз ҳама, рӯйи кор 

омадани рисолаву девонҳо ва осори хаттии фаровон дар қаламрави 

шаҳри Истаравшан аст, ки аз рушди адабиёт дар ин мавзеъ шаҳодат 

медиҳанд.  Дастрасӣ ба чунин ғанои маънавӣ ва хизонаи пурганҷи 

осори барҷомонда, бавежа  дастхатҳо, гувоҳӣ медиҳад, ки аз ин диёр 

суханварону олимон, адибону донишмандони зиёде бархоста, дар 

ривоҷи фарҳанги миллии халқи тоҷик саҳми муносиб гузоштаанд. 

Ҳамчунон дар аксари сарчашмаҳои таърихии тоҷикӣ зикр шудани 

номи Истаравшан бар он далолат мекунад, ки саҳми аҳли илму адаб ва 

ҳунармандони он дар пешрафти фарҳанги ин давраи пурмоҷарои 

таърихи миллати тоҷик хеле арзишманд будааст. 

Дар робита ба ин, аҳли таҳқиқ саъй кардаанд, ки бештар дар 

мавриди доираҳои адабӣ ва осори шоирони ин давраи таърихии 

Истаравшан таваҷҷуҳ дошта бошанд, аммо мушоҳида ва ковишҳо 

нишон доданд, ки ин таваҷҷуҳ ҳанӯз ба андозаи лозимӣ сурат 



4 

 

нагирифтааст ва аксари таҳқиқот роҷеъ ба ин масъала ба таври умумӣ 

ва асосан дар доираи таърих, фарҳанг ва ҳунари шаҳр ва музофоти 

гирду атроф анҷом шудаанд, яъне, аксари андешаҳо ва хулосаҳо роҷеъ 

ба Истаравшан ва доираҳои адабии он вобаста ба масъалаҳои дигар 

ҳаллу фасл шудаанд.  Тадқиқоте, ки бевосита ба вазъи маданию 

фарҳангӣ ва доираи адабии Истаравшан бахшида шудаанд, ҳанӯз 

воқеъияти аслиро муаррифӣ намекунанд. Махсусан аҳвол ва ашъори 

яке аз пешқадамтарин намояндагони доираҳои адабии ин давра Мирзо 

Сиддиқи Фано ба таври бояду шояд мавриди таҳлили илмӣ қарор 

нагирифтааст. Ҳол он ки зиндагинома ва муҳтавои ашъори ин чеҳраи 

намоёни адабӣ як навъ ҷамъбасти ҳунарҳои эҷоди бадеӣ ва инъикоси 

масъалаҳои иҷтимоии давраи мавриди таҳлил ба ҳисоб меравад. 

Пажӯҳиши ҳаматарафаи доираи адабии Истаравшани нимаи дувуми 

асри ХVIII ва аввали қарни ХIХ дар илми адабиётшиносии  муосир 

яке аз масъалаҳои муҳим ба ҳисоб меравад, зеро адабиёти тоҷик дар 

ин мақтаи таърихӣ низ давомдиҳандаи суннатҳои адабии гузаштагон 

будааст.  

Дараҷаи таҳқиқи мавзуи илмӣ. Дар таҳқиқи равияҳои 

пешқадам, рӯнамоии паҳлуҳои норавшани таърихи адабиёт ва 

махсусан тамоюли мардумии адабиёти нимаи дувуми асри XVIII ва 

аввали асри XIX, ҳаёти адабии Мовароуннаҳр, инчунин рӯзгор ва 

осори баъзе намояндагони доираи адабии Истаравшан, муҳаққиқони 

ватанию хориҷӣ саҳмгузорӣ кардаанд.Аз ҷумла, дар муаррифии 

доираи адабии Истаравшан асари устод Садриддин Айнӣ «Намунаи 

адабиёти тоҷик»ҳамчун аввалин маъхаз дар илми адабиётшиносии 

муосири тоҷик рӯи кор омадааст, ки дар бобати адибони адабиёти 

нимаи дувуми асри XVIII ва аввали асри XIX-и Истаравшан ба мисли 

Саидғозии Нола, Комилхӯҷаи Накҳат, Олимхоҷаи Ҳотифӣ, Иброҳим 

Махдуми Ҳоиф, Султонхони Адомаълумот медиҳад [1, c. 11]. 

Адабиётшинос Х.Мирзозода дар китоби «Материалҳо аз 

таърихи адабиёти тоҷик» дар бораи мавқеи ҷуғрофии адибон дар 

“Маҷмуаи шоирон”-и Фазлии Намангонӣ сухан ронда, якчанд шоири 

ӯротеппагӣ, аз ҷумла: Нола, Ҳиҷрат, Дабир, Ҳотифӣ ва Ҳоифро 

номбар карда, қайд менамояд, ки дар Ӯротеппа шоирони зиёде дар ин 

давра буданд [9, c. 34]. 

Идомаи чунин таҳлилҳои умумии илмиро қариб дар тамоми 

пажӯҳишҳо ва махсусан китобҳои таълимие, ки барои  донишҷӯён 

таҳия ва нашр мегардиданд, мушоҳида кардан мумкин аст. Барои 

мисол, соли 1988 китоби дарсӣ барои мактабҳои олӣ бо номи 



5 

 

«Адабиёти тоҷик (асрҳои XVI-XIX ва ибтидои асри ХХ)» аз ҷониби 

Р.Ҳодизода, У.Каримов ва С. Саъдиев ба нашр мерасад ва дар қисмати 

«Адабиёти асри XVIII ва авали асри XIX» дар қатори шоирони 

номдори ин давра исми Мирзо Сиддиқи Фано низ зикр мегардад [21, 

c. 235-253]. Мутаассифона, ба ҷуз аз зикри номи шоирони Ӯротеппа ва 

махсусан, зикри номи шоир Фано, аз ашъори онҳо намунае оварда 

нашудааст. Роҷеъ ба Мирзо Сиддиқи Фано дар чанд ҷо, аз ҷумла дар 

эҷоди рубоӣ,ғазал, чистонва зуллисонайн буданаш [21, c. 

242],инчунин таҷриба кардани пайравии Бедил дар радифи шоирони 

дигар [21, c. 245]сухан рафтасту бас. Аммо ҷои зикр аст, ки яке аз 

муаллифони ин асар, Усмон Каримов дар таҳқиқоти хеш, ки соли 1974 

бо унвони “Адабиёти тоҷик дар нимаи дуввуми асри XVIII ва авали 

асри XIX” аз нашр бароварда буд, таҳти зерқисмати “адабиёти 

дузабона” [5, c. 72-78]аз Мирзо Сиддиқи Фано дар се ҷо ёд мешавад ва 

аз намунаи ашъораш ду байти як ғазали узбекӣ ва як байти тоҷикӣ 

оварда мешавад [5, c. 74-75]. Инчунин, бояд гуфт, ки муҳаққиқ номи 

шоирро “Фано”, “Фанои Уротеппагӣ” ва “Фанои Истаравшанӣ” зикр 

мекунад. Таҳти исми Мирзо Содиқ бошад, Мирзо Содиқи Мунширо 

дар назар дорад ва аз намунаи эҷоди  ин шоир дар асар ба таври 

фаровон истифода шудааст.    

Дар бораи Мирзо Сиддиқи Фано соли 1955 мақолаи 

таърихшинос А. Мухторов чоп шуд, ки дар он бори нахуст аз 

соҳибдевон будани Мирзо Сиддиқи Фано хабар дода шуда, аз девони 

шоир ба сифати намуна нуҳ чистон оварда мешавад [10, c. 2]. Пас аз 

як сол ин чистонҳо дар маҷмуаи “Чистонҳо”-и фолклоршиносони 

тоҷик Р. Амонов ва Я. Калонтаров бо тавзеҳоти илмӣ  чоп гардиданд 

[3]. Муҳаққиқ А.Мухторов бошад, ташаббуси омӯзиши таърих ва 

фарҳанги Истаравшанро идома бахшида,  соли  1964 дар  китоби  

“Очеркҳои таърихӣ дар бораи Истаравшан дар асри XIX”роҷеъ ба 

Мирзо Сиддиқи Фано ёдрас мешавад ва аз мавҷуд будани ду нусхаи 

девони дастнависи ӯ дар Маркази мероси хаттии АМИТ маълумот 

медиҳад [11, c. 95-96]. А. Мухторов инчунин асареро бо номи 

“Дилшод ва мақоми ӯ дар таърихи афкори иҷтимоии халқи тоҷик дар 

асри XIX ва аввали асри XX” таълиф намуд, ки дар он Дилшоди Барно 

ва мақоми ӯро дар таърихи  афкори иҷтимоии асри XIX ва аввали асри  

XX муайян сохт [12, c. 88].Асари мазкур ба бисёре аз масъалаҳои 

марбут ба таърих ва фарҳанги давраи мавриди назар равшвнӣ андохт, 

ки боиси истифода барои таҳлили масъалаи марказии кори 

диссертатсионӣ гардиданд.  



6 

 

Соли 1960 С.Султонов дар рӯзномаи “Маориф ва маданият” 

таҳти унвони “Нодими Истаравшанӣ” мақолаеро чоп намуд, ки  дар он  

оид ба муҳити адабии Истаравшан, шарҳи ҳол ва ғазалиёти адиб 

иттиллои муфид омадааст. Ин мақола нисбатан бо маълумоти 

мушаххас ва муфассал роҷеъ ба муҳити адабии ин макон таҳия 

гардидааст. Арзиши илмии мақола боз дар он зоҳир мегардад, ки дар 

он ба як қатор шоирони нимаи дувуми  асри XVIII ва ибтидои асри 

XIX-и Истаравшан, ба мисли Хоҷа Убайдуллоҳи Солик, Ҳоҷӣ 

Муҳаммади Шаҳдӣ, Саидғозии Нола, Ноёб ва Муҳтасиб, ки пайравони 

Ҳофизи Шерозӣ буданд, ишора гардидааст [14, c. 4].Инчунин, 

муаллифи мазкур соли 1967 дар рӯзномаи “Тоҷикистони советӣ” 

якчанд наврӯзияи шоирони Истаравшанро чоп карда, номи шоирон 

Возеҳӣ, Солик, Нола,  Моил, Нодим, Фано ва Назмиро  зикр 

намудааст [15, c. 3]. С. Султонов дар ин ҷода пажӯҳишашро идома 

дода, дар мақолаҳои “Як симои номашҳур” [17, c. 2] ва “Нодим ва 

муҳити адабии Истаравшан дар  нимаи дувуми  асри XVIII ва ибтидои 

асри XIX” [16, c. 3] дар бораи Хоҷа Юсуфи Возеҳӣ, ва Беҳҷати  

Мирзоайюб ва шоирони нимаи дувуми асри XVIII ва ибтидои асри 

XIX-и Истаравшан маълумот додааст, ки муҳтавои он дар ҷилди якум 

ва дуюми Энсиклопедияи советии тоҷик оид ба рӯзгор ва осори  

Дабир, Фано, Мирзо Шариф ва Дилшоди Барно оварда шудааст. Дар 

баробари ин, С.Султонов дар рисолаи номзадии худ “Нодим ва 

муҳити адабии Истаравшан дар  нимаи дувуми  асри XVIII ва ибтидои 

асри XIX” на танҳо рӯзгор, осор ва  мавқеи шоирии ӯро дар адабиёти 

ин давр муайян кардааст, балки оид ба доираи адабии Истаравшан низ 

маълумоти муфидеро пешкаш намудааст. 

Адабиётшиноси тоҷик С.Амирқулов дар “Адабиёти  тоҷик дар 

нимаи якуми асри XIX” ном  асараш, бо баррасии вазъи иҷтимоӣ ва 

таърихии  ин давр, шеърҳои дар мавзуъҳои сиёсию иҷтимоӣ навиштаи 

баъзе  адибон, аз ҷумла, Нодими  Истаравшаниро мавриди баррасӣ 

қарор додааст [2, c. 16]. 

Чунонки зикр гардид, новобаста аз истифодаи маълумоти зиёд 

роҷеъ ба адабиёти ин давраи таърих аз ҷониби муаллифони китобҳои 

таърихи адабиёти тоҷику форс ва муҳаққиқони алоҳида, ба 

зиндагиномаву осор, фаъолияту маҳорат ва вижагиҳои мундариҷаи 

эҷодиёти шоирони алоҳидаи ин давр таваҷҷуҳи мушаххас ва зарурӣ  

зоҳир нагардидааст. Аз ҷумла, роҷеъ ба Мирзо Сиддиқи Фано, ки 

ашъораш намунаи адабиёти ин давра ба ҳисоб меравад, ба ҷуз аз баъзе 

ишораву қайдҳо ва мақолоти ҷудогона таҳқиқоти мукаммале сурат 



7 

 

нагирифтааст. Бинобар ин, омӯзишу таҳқиқи зиндагинома ва осори 

адабӣ, мундариҷаи ғоявии ашъор, махсусан матн ва мазмунҳои ҳаётии 

чистонҳо ва паҳлӯҳои  дигари эҷодиёти Мирзо Сиддиқи Фано аз 

ҷумлаи вазифаҳои муҳим ва зарурӣ барои адабиётшиносии муосири 

тоҷик боқӣ мемонад, зеро таҳқиқи масъалаҳои вобаста ба 

намояндагони ҳавзаи адабии Истаравшан дар ин давраи таърих боис 

мегардад, то  раванди рушди фарҳангу адабиёти умумии 

Мовароуннаҳр, ки умумиятҳои худро дошт, беҳтар дарк шавад.  

Робитаи таҳқиқот бо барномаҳо (лоиҳаҳо) ва мавзуъҳои илмӣ. 

Мавзуи таҳқиқот дар рисола  як ҷузъи  корҳои илмӣ -таҳқиқотии 

шуъбаи таърихи адабиёти Институти забон ва адабиёти ба номи 

Рӯдакии  Академияи илмҳои миллии Тоҷикистон буда, он дар доираи 

барномаи корҳои илмию тадқиқотии шуъбаи мазкур ба анҷом 

расидааст. 

 

ТАВСИФИ УМУМИИ ТАҲҚИҚОТ 

Мақсади таҳқиқот. Мақсади асосии ин таҳқиқ пажӯҳиши 

умдатарин хусусиятҳои адабиёти тоҷик дар нимаи дувуми  асри XVIII 

ва ибтидои асри XIX дар мисоли доираҳои адабии Истаравшан 

мебошад, ки тавассути таҳлили зиндагинома, осор, ашъори рӯҳияи  

иҷтимодошта, таваҷҷуҳ ба идомаи анъанаҳои зуллисонайнӣ, пайравии 

Бедил ва сабки ҳиндӣ, ривоҷи анвои шеърӣ, поэтикаи адибони ин 

доираи адабӣ ва махсусан яке аз намояндагони пешқадами он Мирзо 

Сиддиқи Фано мебошад.   

Вазифаҳои таҳқиқот. Ҷиҳати расидан ба ҳадафи кори 

диссертатсионӣ дар робита ба таҳлил ва баррасии мавзуи таҳқиқот, 

масоили зерин ба ҳайси вазифаҳои асосии таҳқиқ муқаррар 

гардидаанд:  

- таҳлили вазъи сиёсӣ, иҷтимоӣ ва адабии Мовароуннаҳр дар 

нимаи дувуми қарни  XVIII ва нимаи аввали асри XIX бар асоси 

маълумоти таърихнигорон ва адабиётшиносон; 

- муайян намудани муҳимтарин  хусусиятҳои адабиёти тоҷик 

дар ин мақтаи таърихӣ; 

- баррасии вазъи доираи адабии Истаравшан дар ин давра; 

- рӯнамоӣ кардани шеваҳои идома додани суннатҳои шеъри 

классикии форс-тоҷик дар ҳавзаи адабии Истаравшан; 

 - таҳлили ашъори руҳияи иҷтимоидошта ва сабабҳои он дар 

шеъри адибони истаравшанӣ дар нимаи дувуми асри  XVIII ва нимаи 

аввали асри XIX; 



8 

 

- баррасии фаъолияти адабии Мирзо Сиддиқи Фано ва муайян 

намудани ҷойгоҳи шоир дар адабиёти ин давра; 

- таҳлил ва таҳқиқи мавзуъ ва мундариҷаи ғоявии ашъори 

Мирзо Сиддиқи Фано; 

 - муайян намудани ҷанбаҳои ҳунарӣ, услуби бадеӣ ва шеваи 

баёни шоир;  

- баррасии матн ва мазмуни ҳаётии чистонҳои Мирзо Сиддиқи 

Фано; 

- баррасии масоили матншиносии девони Мирзо Сиддиқи 

Фано ва зарурати таҳияи матни илмӣ-интиқодии девони шоир. 

Объекти таҳқиқот:Ҳавзаи адабииИстаравшан дар нимаи 

дувуми асри  XVIII ва нимаи аввали асри XIX ва баъзе намояндагони 

он дар мисоли осори адабии Мирзо Сиддиқи Фано. 

Мавзуи (предмет) таҳқиқот: Мушаххасоти умдаи адабиёти 

доираи адабии Истаравшан дар нимаи дувуми асри  XVIII ва нимаи 

аввали асри XIX ва таъйин намудани ҷойгоҳи Мирзо Сиддиқи Фано 

дар он. 

Соҳаи таҳқиқ марбут ба таърихи адабиёт ва нақди адабӣ буда, 

дар он ҳаёт ва фаъолияти адабии Мирзо Сиддиқи Фано мавриди 

таҳқиқу баррасии илмӣ қарор гирифтааст ва зимни пажӯҳиши он оид 

ба ҳолати адабии доираи адабии Истаравшан низ маълумот ироа 

гардидааст. 

Асосҳои назариявии таҳқиқот баррасишавандаро 

дастовардҳои муҳаққиқони хориҷию ватанӣ бахусус, асару мақолаҳои 

В. Белинский, Е.Э. Бертелс, Э.Г. Браун, И.С. Брагинский, 

В.В.Митрофанова, С.Айнӣ, Н. Маъсумӣ, Р. Ҳодизода,  А. Мирзоев, У. 

Каримов, Х. Мирзозода, С. Саъдиев, Р. Амонов, С. Амирқулов, З. 

Аҳроров, А. Ҳабибов, С. Сиддиқов, С. Султонов, А. Насриддин, Э. 

Шодиев, Н. Охунҷонова, З. Абдулазизова ва муҳаққиқони дигар 

дарбар гирифтааст. 

Сарчашмаи маълумот. Ба сифати сарчашмаҳои таҳқиқот, 

нусхаи қаламии девони Мирзо Сиддиқи Фано [18, в. 35б -36в]ба ҳайси 

маъхази асосӣ ва илова бар ин, осори таърихию адабие, ба монанди 

“Миръот-ул-хаёл”-и Мирзо Абдуазими Сомӣ [13, в. 23б], “Мунтахаб-

ут-таворих”-и Ҳоҷӣ Муҳаммад Ҳакимхон [19, в. 15а], “Туҳфат-ул-

аҳбоб”-и Қорӣ Раҳматуллоҳи Возеҳ [4], “Тазкират-уш-шуаро”-и 

Мирсиддиқхони Ҳашмат [20], ”Намунаи адабиёти тоҷик”-и устод 

Садриддин Айнӣ [1], девони шоирон ва баёзҳо, осори адабӣ ва як 

силсила рисолаҳои илмии роҷеъ ба ин давраи адабиёт рӯйи кор омада 



9 

 

мавриди истифода қарор гирифтааст, ки дар қисмати китобнома 

оварда шудаанд. 

Навгониҳои илмии таҳқиқот. Диссертатсия дар илми 

адабиётшиносии тоҷик пажӯҳиши ягона ва муфассали илмие 

мебошад, дар он мушаххасоти ҷараёни зиндагӣ, фаъолият, мероси 

адабӣ, мазмуну мундариҷа, забону сабки нигориш, тарзи истифодаи 

санъатҳои бадеӣ, таҳаввули суннатҳои шеъри классикии форсу тоҷик, 

аз ҷумла: истиқбол аз шеъри Бедил, назирагӯйӣ, чистонгӯйӣ, гуфтори 

шеъри зуллисонайнӣ дар шеъру чистон ва нақши ашъори руҳияи 

иҷтимоидошта дар мисоли ашъори гуногунҷанбаи яке аз 

намояндагони доираи адабии Истаравшан Мирзо Сиддиқ Фано 

таҳлилу баррасӣ шудааст. Дар натиҷаи омӯзиш ва таҳқиқи  нусхаи 

қаламии девони шоир маълум гардид, ки дар эҷодиёти Мирзо 

Сиддиқи Фано, дар баробари ғазалиёташ, чистонҳои бо забони тоҷикӣ 

ва ӯзбекӣ эҷодкарда, ки ҳама саршор аз мазмунҳои ҳаётиянд, мавқеи 

муҳим доранд. 

Нуктаҳои ба ҳимоя пешниҳодшаванда, ки барои дифоъ 

пешниҳод мешаванд, аз инҳо иборатанд:  

1.Ҳавзаи адабии Истаравшан дар нимаи дувуми қарни  XVIII 

ва нимаи аввали асри XIX, ки беш аз 86 нафар шоирро муттаҳид 

намуда буд, дар баробари идомаи беҳтарин суннатҳои адабиёти форсу 

тоҷик, вижагиҳои хоси ҳунариву мавзуиро падид овард; аз анвои 

адабии шеъри форсии тоҷикӣ жанрҳои ғазал, мухаммас, мусаддас, 

рубоӣ ва махсусан чистон дар шеъри давраи мавриди назар бо 

махсусиятҳои бадеии худ идома ва рушд ёфтааст. 

2. Пайравӣ ба шеъри Бедил ва сабки ҳиндӣ яке аз вижагиҳои 

хоси шеъри ҳавзаи адабии Истаравшан ба шумор мерафт; дузабонӣ аз 

суннатҳои маъмули шуарои форсу тоҷик буда, дар ҳавзаи адабии 

Истаравшан низ таҳаввул ёфтааст.  

3. Ашъори Мирзо Сиддиқи Фано ба ду забон: тоҷикӣ ва узбекӣ 

эҷодшуда саршор аз мавзуъҳои ошиқона, тасвири манзараҳои табиат 

ва андешаҳои руҳияи иҷтимоидошта буда, санъатҳои  бадеӣ дар онҳо 

ҳунармандона ба кор бурда шудаанд. Дар ашъори шоир муҳимтарин 

суннатҳои поэтикаи шеъри классикии форсии тоҷикӣ ҷилвагар 

шудаанд, ки истиқбол аз сабки суханварии пешини адабиёт, 

таҷрибаҳои ҳунарӣ дар қолабҳои анвои шеърӣ, истиқбол аз сабки 

сухани Бедил, истифодаи ҳунармандонаи саноеи бадеӣ аз зумраи онҳо 

мебошанд.  



10 

 

4. Забон ва тарзи баёни Мирзо Сиддиқи Фано ба осори 

мардумӣ омезиш ёфта, таъсири он дар осораш барҷаста зоҳир 

мегардад. Нусхаи девони ашъори Мирзо Сиддиқи Фано ва дигар 

намояндагони адабиёти ин давр, ки дар китобхонаҳои ватаниву 

хориҷӣ маҳфузанд, барои таҳқиқи масъалаҳои нусхашиносӣ, 

матншиносии ашъор ва таҳияи нашри илмӣ интиқодии девони онҳо 

имкон фароҳам меоранд.  

Аҳамияти назариявӣ ва амалии таҳқиқот. Дар рисолаи 

пешниҳодшуда масъалаҳои назарии  адабиёт, аз ҷумла поэтикаи 

ашъори Мирзо Сиддиқи Фано ва ҳавзаи адабии Истаравшан, 

суннатҳои шеъри классикии форсии тоҷикӣ: майл ба тасвири иҷтимоӣ, 

зуллисонайнӣ, пайравии Бедил, идома ва рушди анвои адабии форсӣ-

тоҷикӣ, таҳқиқи матншиносии осори Мирзо Сиддиқи Фано дар 

маркази таҳқиқ қарор гирифтааст. Рисола дар омӯзиши таърихи 

адабиёти тоҷики ҳавзаи адабии Истаравшан ва мақому манзалати 

Мирзо Сиддиқи Фано муҳим буда, онро дар раванди тадриси адабиёти 

тоҷики асрҳои ХVIII-ХIХ-и ҳавзаи адабии Истаравшан барои 

донишҷӯёни риштаҳои филологӣ, ҳамчун маводди дарсӣ метавон 

истифода бурд. Ҳамчунин, рисола дар оянда барои тадқиқ дар 

риштаҳои таърихи адабиёт, назарияи адабиёт, ва матншиносӣ  муҳим 

мебошад.         

Истифодаи хулосаҳои назарии муаллифи рисола дар таълифи 

китобҳои дарсӣ ва дастурҳои методӣ низ аз манфиат холӣ нахоҳад 

буд. 

Дараҷаи эътимоднокии натиҷаҳои диссертатсия дар он 

ифода меёбад, ки масъалаи мазкур бо таҳлилу баррасии назариявӣ ва 

амалии илмӣ таъмин буда, бар асоси нуктаҳои мушаххас, маводи 

гуногунҷанбаи таҳлилӣ дар мувофиқат бо сохтор, мақсаду вазифаи 

таҳқиқ бунёд ёфтааст. Бояд қайд кард, ки зимни баррасӣ ва ҳаллу 

фасли масоили мукаммал ва меҳварии рисола, равишҳои гуногуни 

илми адабиётшиносӣ, мисли тарзу усул, шеваву равишҳои таҳқиқи 

муқоисавии таърихӣ, методҳои  назари объективӣ ба маводди адабӣ, 

сохтори жанрӣ ва методи таҳлили комплексӣ, ки дар дарёфти шакли 

солим, маънии дурусти як силсила ибороту таркиботи шоирона ва як 

қатор истилоҳоти  фанни назарияи адабиёт мусоид мебошанд, 

мавриди корбурд қарор дода шуданд, ки натиҷаҳои он дар рушди 

минбаъдаи масоили тозаи адабиётшиносии назарию амалӣ, 

матншиносӣ ва шинохти паҳлӯҳои мухталифи илми адабиётшиносӣ 

хизмат хоҳанд кард. 



11 

 

          Мутобиқати диссертатсия ба шиносномаи ихтисоси илмӣ. 

Мавзуи рисола “Мирзо Сиддиқи Фано ва доираи адабии Истаравшан 

дар нимаи дувуми асри XVIII ва аввали асри XIX” буда, бо шиносномаи 

ихтисоси 10.01.00 – Адабиётшиносӣ (6.2.15 - Адабиёти тоҷик; 

равобити адабӣ) мутобиқ аст. 

Саҳми шахсии довталаби дараҷаи илмӣ дар таҳқиқ. 

Баррасӣ ва таҳлили мавзуи диссертатсионӣ натиҷаи фаъолияти илмии 

муаллиф буда, саҳми ӯ дар ҷамъоварӣ, таҳқиқ ва нақди маводди 

илмию адабӣ дар бораи фаъолияти адабии яке аз адибони бозмонда ва 

камомӯхташудаи доираи адабии Истаравшан Мирзо Сиддиқи Фано ва 

дар ин замина бо далелҳои мушаххас муайян кардани зиндагинома, 

мақом ва ҷойгаҳи ӯ дар арсаи адабиёти тоҷики нимаи дуюми асри 

XVIII ва аввали XIX назаррас аст. 

Тасвиб ба амлисозии натиҷаҳои таҳқиқ.Муҳимтарин 

нуқтаҳои диссертатсия дар  семинарҳои илмии кафедра (2021), 

конференсияҳои илмию назариявии донишгоҳӣ (2021) ҷумҳуриявӣ 

(2024) ва байналмилалӣ (2024)  дар шакли маърӯза ироа гардидаанд. 

Интишорот аз руйи мавзуи диссертатсия. Мутобиқ ба 

мавзуи рисола 10 мақолаи муаллиф дар маҷмуаҳои илмӣ, 

конференсияҳои илмию назариявии донишгоҳӣ, ҷумҳуриявӣ ва 

байналмиллалӣ рӯйи чоп оварда шудаанд. Аз ин адад, 5 мақолаи 

муаллиф дар нашрияҳои тавсиянамудаи Комиссияи олии 

аттестатсионии назди  Президенти Ҷумҳурии Тоҷикистон ва 

Комиссияи олии аттестатсионии Вазорати маориф ва илми 

Федератсияи Россия интишор гардидаанд. 

Сохтор ва ҳаҷми диссертатсия. Диссертатсия аз муқаддима, 

3 боб,  10 фасл, 5 зерфасл, хулоса, феҳристи  адабиёт,  тавсияҳо оид ба 

истифодаи амалии натиҷаҳои таҳқиқ  ва нашри таълифоти илмӣ дар 

мавзуи диссертатсия  иборат буда, дар маҷмуъ 173 саҳифаи чопи 

компютериро дар бар мегирад. 

ҚИСМИ АСОСИИ ТАҲҚИҚ 

Дар муқаддимаи диссертатсия мубрамиву дараҷаи мавзуи 

таҳқиқ, робитаи таҳқиқ бо барномаҳо ва мавзуъҳои илмӣ муайян 

гардида, мақсад, вазифа ва объекти таҳқиқ мушаххас шудааст. Дар 

тавсифи умумии таҳқиқ бошад, масъалаҳои мақсад, вазифа, объект, 

предмети таҳқиқ, марҳилаҳои таҳқиқ, асосҳои назариявӣ, методологӣ 

ва навгониҳои таҳқиқ, аҳаммияти назарӣ ва амалӣ, дараҷаи 

эътимоднокии таҳқиқ асоснок гардида, нуктаҳои ҳимояшавандаи 

диссертатсия ва саҳми шахсии довталаб дарҷ шудаанд. 



12 

 

Боби аввали диссертатсия ба таҳлили мавод ва манбаъҳо 

роҷеъ ба вазъи сиёсӣ-иҷтимоӣ ва фарҳангии Мовароуннаҳр дар 

нимаи дувуми асри XVIII ва нимаи аввали XIX ихтисос дода 

шудааст ва он аз се фасл иборат мебошад. 

Фасли аввали боби аввали диссертатсия “Вазъи сиёсӣ ва 

иҷтимоии Мовароуннаҳр дар нимаи дувуми асри XVIII ва нимаи аввали 

асри XIX” номгузорӣ шуда, дар он робитаи таҳаввулоти таърихӣ ва 

адабии Мовароуннаҳр дар заминаи дигаргуниҳои сиёсӣ ва иҷтимоӣ ба 

риштаи таҳлил кашида мешавад ва таъкид гардидааст, ки ин 

дигаргуниҳо минбаъд дар тағйирёбии кулли вазъи фарҳангиву 

мадании мардуми он, бахусус аҳли адаб, дигар қишрҳои ҳунарӣ ва 

эҷодии ҷомеа таъсиргузор боқӣ монд. 

Дар асоси таҳлилу мулоҳизаҳои маводди дастраси таърихӣ ва 

адабӣ, муаллифи диссертатсия пешомадҳои зерини айнии ба чунин 

ҳолат мувоҷеҳ гардидани қаламрави Мовароуннаҳрро ҷудо намуда, 

онҳоро бо мисолҳои мушаххас таҳким бахшидааст:  

- аз ҳаракат мондани корвонҳо ва баста шудани “Роҳи бузурги 

абрешим”. Ба ақидаи коршиносон аз солҳои 20-уми садаи XVI ба 

шарофати кашфиёти бузурги ҷуғрофии  роҳи обии қитъаҳои Ғарбу 

Шарқ кушода шуд ва “Роҳи бузурги абрешим”, ки Ғарбу Шарқ, аз 

ҷумла шаҳрҳои Ланжау Увей, Дунхуану Турфон ва Кучейи Чинро 

тавассути шаҳрҳои бузурги Шарқи Наздику Миёна бо Венетсияи 

Итолиё ва дигар қаламрави кишварҳои Аврупо пайваст менамуд, аз 

ҳаракат бозмонд [6, c. 3-4].  

- гирудори хонаводагии қавму қабилавии туркҳо ва аз ҷумла, 

манғитиҳо барои соҳиб гардидан ба қаламравҳои дигар, ҷангу 

куштору хунрезиҳо ба хотири тахту ҷоҳ, инчунин ҷаҳонситониву 

орзуи фармонравоӣ ва таҳоҷуми бесобиқаи султонзодагони турк бар 

сари ҳамдигар ва бар сари ҳамсоягонашон ин қаламравро ба харобазор 

мубаддал гардонида буд;  

- даврони ваҳшатафзои салтанати султон Абулфайзхони 

Аштархонӣ  (1711-1747), ки ба давраи айёшиву машрубнӯшии 

султону аҳли дарбораш машҳур гашта буд, боиси майли мустақилият 

намудани вилоятҳои Фарғона, Балх, Бадахшон, Ҳисор ва Шаҳрисабз 

гардид. 

- ҳуҷуми Нодиршоҳи Афшор (1688 - 1747) ба Мовароуннаҳр, 

ишғоли Бухоро ва оқибатҳои он, аз ҷумла, чун шоҳи фотеҳ ба сифати 

“Оқ уйлиён” аз аҳолии Бухоро чиҳил ҳазор нафарро ба Эрон бурдан, 

қасосгириҳои Раҳимхону Абулфайзхон, ҷалби тоифаи манғити  



13 

 

бидуни қобилияту кордонӣ ба корҳои давлатӣ дар замони амир 

Дониёл ва мисли инҳо [23, c. в.166а].  

Дар ҳар сурат, хулоса мекунад диссертант, новобаста аз 

кашмакашу таҳоҷуми ғосибонаву истилогарона миёни амирони вақт 

шоирон ва таърихнигорони давр бо бардоштҳои маънавӣ аз 

мушоҳидаҳои хеш тавонистанд, ки вазъи иҷтимоӣ ва сиёсии замонро 

дар осори таърихӣ ва бадеии худ возеҳу равшан ба қалам диҳанд. 

Фасли дувуми боби аввали диссертатсия “Фарҳанг ва ҳунар  

дар нимаи дувуми асри XVIII ва нимаи аввали асри XIX” номгузорӣ 

гардида, дар он ду раванди фарҳангу ҳунари замон таҳлили илмӣ 

шудааст. Раванди аввал таназзули ҳунару ҷанбаҳои фарҳанги асил, ки 

бино бар вазъи сиёсию иқтисодӣ-иҷтимоӣ ба вуҷуд омада буд, нишон 

дода мешавад. Таҳти раванди дигар роҳҳои рушди ба худ хоси 

самтҳои фарҳангу адаби ҷомеа, ки ба вазъи ногувор нигоҳ накарда, 

арзи ҳастӣ менамуданд, таҳлилу муайян гардидаанд. Таҳлили вазъи 

фарҳангии давраи интихобшуда аз он ҷиҳат зарур ва актуалӣ аст, ки 

тавассути он вазъи адабии доираҳои Истаравшан, анъанаҳои тасвир ва 

иншо, махсусиятҳои иншо ва тасвири назму наср ва муаррифии 

чеҳраҳои намоёни адабиёти ин ҳавза, махсусан Мирзо Сиддиқи Фано 

муяссар мегардад.  

Дар ин фасл аз силсилаи асарҳои таърихӣ ба монанди 

“Таърихи Раҳимхонӣ”-и Муҳаммад Вафои Карминагӣ, “Гулшан-ул-

мулук”-и Муҳаммад  Яъқуб, “Мунтахаб-ут-таворих”-и  Ҳоҷӣ   

Муҳаммад  Ҳакимхон ёд шудааст, ки аз як ҷониб ҳамчун идомаи 

фарҳанги таърихнависиро нишон диҳад, аз ҷониби дигар маводдҳои 

пурарзиши воқеаҳои таърихии замон ва ҳамчунон ҷанбаҳои 

фарҳангиву ҳунарии ҷомеаро дар бар мегиранд.  

Яке аз унсурҳое, ки муаллифи рисола онро ҳамчун унсури 

тақвиятбахшандаи фарҳангу ҳунари ин даври пурошӯб қайд кардааст, 

мавқеъ, манзилат ва рисолати забони тоҷикӣ буд [24]. Сокинони 

аксари шаҳрҳои Мовароуннаҳр дар ин давраи таърихӣ бо забони 

тоҷикӣ гуфтугӯ мекарданд ва дар мактабҳо низ дарсҳо бо забони 

тоҷикӣ мегузашт.  

Инчунин ба ногувории вазъ нигоҳ накарда, дар ин давра 

санъатҳои хаттотӣ, наққошӣ, рассомӣ ва ғайра рушд  мекарданд ва дар 

ин мақтаи таърих ба дастовардҳои хуб муваффақ мешуданд. Санъати 

халқи тоҷик низ ба баъзе комёбиҳо ва дастовардҳои ҳунарӣ соҳиб 

шуда буд. Масалан, дар ин замон ду навъи намоишномаҳо  - 

намоишҳои кӯчагии ҳунармандони масхарабозу дорбоз ва 



14 

 

намоишномаи лухтакбозон амал мекарданд. Ҳунарпешагон тавассути 

ин намоишҳо нуқсонҳои давлатдорӣ ва ҷомеаро ҳаҷву масхара 

мекарданд. Инчунин, дар миёни мардуми одӣ мавқеъ ва истифодаи 

асбобҳои зиёди мусиқӣ мисли най, сурнай, танбӯр, дутор, сетор, 

ғижжак ва дойраву нақора ба таври васеъ роиҷ шуда буд ва мутрибону 

машшоқон дар рӯзҳои иду арӯсиҳо ҳунари худро ба мардум пешкаш 

менамуданд. Ба андешаи муҳаққиқон “Шашмақом” дар ин давра дар 

муҳити ҳунарии Бухоро хеле рушд ёфта буд. Ҳамин тариқ, бо такя бар 

тадқиқоти муҳаққиқони таърих ва ҳунаршинос, дар диссертатсия 

вазъи таназзулу тараққии тамоми ҷанбаҳои ҳунарӣ, аз ҷумла, 

сохтмону меъморӣ, заргарию зардӯзӣ, мисгарию кулолгарӣ, 

шаҳрсозию деҳотсозӣ, ки вазъи ҳунару фарҳанги замонро муаррифӣ 

мекарданд, мавриди таҳлил қарор дода шудааст. 

Фасли сеюми боби аввали диссертатсия – “Доираҳои адабии 

Мовароуннаҳр ва умдатарин хусусиятҳои адабиёти тоҷик дар нимаи 

дувуми асри XVIII ва нимаи аввали асри XIX” роҷеъ ба вазъи як ҷанбаи 

муҳимми фарҳанги миллӣ - адабиёти он таҳлилро манзур гардондааст. 

Дар давраи мазкур, дар тамоми сарзамини Осиёи Миёна, ба сабаби 

ҳодисаҳои сиёсӣ ва вазъи иқтисодии ба вуқуъомада, пайваста 

қафомондагӣ эҳсос мешуд, аммо новобаста ба ин ҳол вазъи фарҳанг, 

бахусус тарзу услуби эҷоди назм ва шаклгирии фаъолияти доираҳои 

адабӣ дар минтақаҳои гуногун назаррас буд.  

Дар фасли мазкури диссертатсия зикр рафтааст, ки дар 

Мовароуннаҳр аз миёнаҳои давраи салтанати амир Дониёл (солҳои 70-

уми қарни  XVIII) барои пешравии фарҳангу адабиёт баъзе заминаҳо 

муҳайё шуданд. Дар ин давра ба арсаи адабиёт як зумра адибон ба 

монанди Мирзо  Содиқи Муншӣ, Қонеи Насафӣ, Шайдои Хуҷандӣ, 

Носеҳи Хатлонӣ, Ҳиҷрии Дарвозӣ, Ҳабои Дарвозӣ ва дигарон ворид 

гардидаанд. Баъдан, дар солҳои 80-90-ум ва миёнаҳои садаи ХIХ 

теъдоди шоирони Мовароуннаҳрро адибоне монанди Орифи Бухороӣ, 

Шавқии Каттақӯрғонӣ, Ҷунайдуллоҳи Ҳозиқ, Ҳасрати Ҳисорӣ, Парии 

Ҳисорӣ, Ансаби Бухороӣ, Нодими Истаравшанӣ, Мирзо Сиддиқи 

Фано, Узлати Косонӣ, Гулхании Ғармӣ, Нозили Хуҷандӣ, Маҳзуни 

Самарқандӣ, Музтари Косонӣ, Султонхони Адо, Макнунаи Хӯқандӣ, 

Маъдани Понғозӣ ва чанд нафари дигар афзун намуданд. Дар ин 

давраи таърихӣ дар ҳавзаҳои адабии Мовароуннаҳр аз ҷумла, дар 

аморати Бухоро, хонигарии Хӯқанд ва қисман Хоразм, зиёда аз 170 

нафар адиб умр ба сар бурдааст.  



15 

 

Таҳлили намунаҳои адабию бадеии шоирони мафҳилу 

ҳавзаҳои гуногуни сарзамини Мовароуннаҳрро анҷом дода, мо чанд 

масъалаи барои кор меҳвариро ба ин тариқ натиҷагирӣ намудаем: 

1. Ташкил гардидани маҳфилҳои алоҳида на танҳо дар дарбори 

ҳокимону давлатмандон, балки дар мадрасаҳову китобхонаҳо боиси 

пешрафти фарҳангу адаб гардида буд.  

2. Ба вуҷуд омадани сабқатҳои адабӣ дар шакли гуфтани 

ҷавобияҳо дар пайравии байту банду ғазалҳои якдигар боис шуд, ки як 

ҷанбаи шеъри тоҷикӣ бо суханҳо ва андешаҳои тоза рушд кунад.  

3. Бинобар таҳлилу мушоҳидаи муаллифи рисола, равшан 

шудааст, ки дар ашъори адибони асили ин давра нозукбаёнӣ ва 

фасоҳату малоҳати хосса дида мешавад.  

4. Бадеҳист, ки дар ҳамаи доираҳои адабӣ ва маҳфилҳо ашъор 

ва осор ба забони тоҷикӣ иншо мешуд. Аз ҷумла, дар доираи адабии 

Хоразм низ шоирон бо забони тоҷикӣ асарҳо эҷод мекарданд ва 

падидаи хуби ин доира тарҷумаи асарҳои бадеиву илмӣ аз забони 

тоҷикӣ ба забони узбекӣ маҳсуб мешуд. 

5. Бинобар аз дарбор дур будан ва бевосита бо ҳаёти мардум 

наздик зистани қисмати асосии аҳли адаб бештар сабаб мешуд, ки дар 

ашъори шоирон ногувории вазъи зиндагӣ ва вазъи аҳволи мардуми 

шаҳру деҳот зиёдтар инъикос ёбад ва адабиёт ҳар чӣ бештар ба сатҳи 

зиндагӣ, дараҷаи донишу доираи фикр ва тафаккури бадеии табақаҳои 

поёнӣ наздик  гардад.  

6. Чистон яке аз жанрҳои маъмули эҷодиёти шифоҳии халқ ба 

жанри маъруфи адабӣ дар ин давра табдил меёбад. Масалан, таҳлили 

ашъори Мирзо Сиддиқи Фано нишон дод, ки ӯ дар таърихи адабиёти 

тоҷик аз аввалин шоиронест, ки  дар девонаш ба жанри чистон фасли 

алоҳидае ҷудо кардааст.  

Боби дувуми кори диссертатсионӣ “Доираи адабии 

Истаравашан дар нимаи дувуми асри XVIII ва аввали асри ХIX” 

ном дошта, он аз ду фасл фароҳам омадааст. 

Фасли аввали боби дуюми рисола масъалаи “Дараҷаи омӯхта 

шудани доираи адабии Истаравшан дар нимаи дувуми асри XVIII ва 

аввали асри ХIX”-ро дар бар гирифта, ҳадафаш нишон додани 

пешрафт ва камбудиҳои таҳқиқи масъала аст. Ҳалли масъала 

имконият додааст, то раванди таҳлилу таҳқиқи мавзуи асосии кор 

дуруст муайян ва ба роҳ монда шавад.  

Дар ин фасл мақоми Истаравшан ҳамчун шаҳри бостонӣ қайд 

гардида, таъкид мешавад, ки то солҳои 80-уми асри гузашта дар бораи 



16 

 

фаъолияти доираи адабии Истаравшан дар нимаи дувуми асри ХVIII 

ва аввали асри ХIХ сарчашмаи мукаммале дар таърихи илми 

адабиётшиносӣ дастрас набуд. Аммо дар ин фасл асарҳое мавриди 

таҳлил қарор гирифтанд, ки дар онҳо ба таври мустақим ё 

ғайримустақим ба ин масъала дахл шудааст. Аз ҷумла, зикр мегардад, 

ки ҳанӯз дар тазкираҳои Қорӣ Раҳматуллоҳи Возеҳ, Афзал махдуми 

Пирмастӣ, Ҳоҷӣ Абдулазими Шаръӣ, Мирсиддиқхони Ҳашмат, Ҳоҷӣ 

Неъматуллоҳи Муҳтарам ва як силсила рисолаҳои илмии роҷеъ ба ин 

давраи адабиёт роыеъ ба масъалаи барарсишаванда маълумоти нодир 

ҷой дорад. Инчунин, дар “Мунтахаб-ут-таворих»-и Ҳоҷӣ Муҳаммад 

Ҳакимхон ба баъзе аз нуктаҳои рӯзгори як қисм шоирони ин давра ва  

шаҷараи авлодии Хоҷа Юсуфи Вазеҳӣ, яъне падари Хоҷа Мӯсо хабар  

дода шудааст [19, в. 15а].  

Аз муҳаққиқони муосири тоҷик Н. Маъсумӣ оид ба ҳавзаи 

адабии Хӯқанд ва рӯзгору эҷодиёти Ҳусайни Дониш, Мирзо Содиқи 

Муншӣ, Ҷунайдуллоҳи Ҳозиқ, Муҳаммад Махмур ва Маъдани 

Понғозӣ иттило додааст. Аз номи олимони зиёди дигар, ки дар ин 

самт андешаронӣ карда буданд ёд гардида, диққати муҳаққиқон  С. 

Айнӣ, А. Мирзоев, Х. Мирзозода, Н. Маъсумӣ, У. Каримов, Н. 

Сайфиев, С. Султонов, таърихнигори тоҷик А.Мухторов, 

адабиётшиноси ӯзбек А. Қаюмов ва муҳаққиқи адабиёти дузабона Э. 

Шодиев ба масъала махсус таъкид шудааст. Дар асоси таҳлили 

маводди дастрас ва муқоисаи он муаллифи диссертатсия аз чанд 

хусусияти адабиёти ин давра ёдовар шудааст, ки онҳо дар рисола бо 

мисолҳои мушаххас таҳлил шудаанд ва дар зер хулосаи онҳо оварда 

мешавад: 1) Тақвияти раванди дузабонӣ дар адабиёт; 2) Касби 

ягонагии маънавии мутақобила миёни адабиёти тоҷик ва  адабиёти 

ӯзбек; 3) Роҳ надодан ба дур рафтан аз адабиёти миллӣ; 4) Наздикии 

муҳтавои ашъори шоирон ба зиндагии мардуми одӣ.; 5) Ҷанбаи 

иҷтимоӣ пайдо намудани ашъори лирикӣ ва 6) Дар радифи шеъру 

шоирӣ, пайдоиши майли зиёди адибони Истаравшан ба ҳунари 

хушхаттӣ, мақомхонӣ, лаввоҳӣ, саҳҳофӣ ва хаттотӣ.  

Ҳамин тариқ, маълумотҳои сарчашмаҳои адабию таърихӣ 

собит месозанд, ки дар Истаравшани нимаи дувуми қарни XVIII ва 

нимаи аввали асри ХIX доираи адабии пурвусъате ташаккул ёфта буд, 

ки аз лиҳози равнақи адабӣ, шумораи шоирону адибон ва фузуниву 

арзиши маҳсули адабӣ аз марказҳои чашмрас дар Мовароуннаҳр 

маҳсуб мешуд.  



17 

 

“Таъсири сабки ҳиндӣ ба ашъори шоирони доираи адабии 

Истаравшани нимаи дувуми қарни XVIII ва нимаи аввали асри ХIX ва 

зуллисонайнӣ дар ин давра” фасли дуюми боби дуюми рисолаи 

илмиро фароҳам овардааст. Ҳадафи баррасии ин масъала дар таъкиди 

таъсирпазирии ашъори адибони ин доираи адабӣ, алалхусус, 

таъсирпазирӣ дар эҷоди ғазал, маҳорату ҳунари эшон дар муқоиса  бо 

шоирони пешин мебошад. Муҳаққиқон дар ин ҷода  андешаҳои 

пурарзишу ҷолибе баён намуда, бар он ақидаанд, ки шоирони доираи 

адабии Истаравшан низ дар қатори дигар намояндагони   ҳавзаҳои 

адабӣ аз мактаби бедилӣ сабақ омӯхтаанд. Дар китоби “Мирзо 

Абдулқодири Бедил” С. Айнӣ фасле оид ба таъсири Бедил ба шоирони 

Осиёи Миёна бахшида шудааст ва муаллиф роҷеъ ба пайравони шоир 

сухан ронда, чанд нафар аз шоирони боистеъдоди доираи адабии 

мавриди назарро ном бурдааст. Дар ин бора инчунин муҳаққиқон А. 

Мирзоев [1977], Р. Ҳодизода [1967], А. Абибов [1974], У.Каримов 

[1974], С.Саъдиев [1985], С. Амирқулов [2010], А. Сатторзода [1982], 

С. Султонов [2002], А. Насриддин [2019], Б. Ҳамдам [1997], Н. Нуров 

[2002] ва дигарон ибрози ақида намудаанд. Дар асоси таҳлилу 

пажӯҳиши раванди таъсирпазирӣ ва тақлид аз шеваи эҷоди Бедил аз 

ҷониби намояндагони доираи адабии Истаравшан муаллифи кори 

диссертатсионӣ ба чунин натиҷаҳо расидааст: 

Аввалан, шоирони доираи адабии Истаравшан низ аз раванди 

умумии пайравӣ ва тақлид ба сабки бедилӣ дар канор набуданд. 

Дуюм, онҳо аксаран саргарм ва аъзои маҳфилҳои бедилхонӣ 

буданд. 

Сеюм, шоирони ҳавзаи адабии Истаравшан ғазалеро аз девони 

Бедил интихоб намуда, ҳар яке дар пайравии он ғазали худро эҷод 

менамуд ва ба сабқат ҷиҳати  муқоиса бо эҷоди дигарон мегузошт. 

Чорум, ҳадафи пайравӣ аз сабки ҳиндӣ, ё шеваи эҷоди Бедил 

фақат баёни нозукиҳои аз ҷиҳати маъно пурпечутоб набуда, балки бар 

асоси воқеияти мавҷуда дарёфти образу суханони тару тоза буд. 

Панҷум, бар вазну муҳтавои ғазалҳои Бедил эҷод намудани 

ғазалҳои мазмунан воқеӣ ва ба тафаккури мардуми қаторӣ наздик аз 

хусусиятҳои хоси ин пайравӣ ба ҳисоб мерафт. 

Дар рисола ҳамаи ин хусусиятҳои эҷоди шоирони доираи 

адабии Истаравшан бо мисолҳои мушаххас таҳлил ва баррасӣ 

шудааст. 

Боби сеюми кори диссертатсионӣ ба “Ҳаёт ва фаъолияти 

адабии Мирзо Сиддиқи Фано ва мақоми ӯ дар доираи адабии 



18 

 

Истаравшан” бахшида шудааст. Ин боб аз чаҳор фасл иборат буда, 

фасли аввали он зиндагиномаи Мирзо Сиддиқи Фаноро дар бар 

гирифтааст. Мирзо Сиддиқи Фано аз зумраи шоирон ва 

равшанфикрони маъруфи охири асри XVIII ва ибтидои асри XIX-и 

доираи адабии Истаравшан  ба шумор меравад ва  ӯ чун шоири тавоно 

ва соҳибистеъдод аз худ мероси арзишмандеро ба ёдгор гузоштааст. 

Роҷеъ ба ин шахсият дар сарчашмаҳо маълумоти кам ва пароканда 

мавҷуд аст ва махсусан зиндагиномааш ба таври комил барқарор 

нагардидааст. Бинобар ин, дар қисмати зиндагиномаи ӯ муаллифи 

рисолаи илмӣ ба чанд ҷанбаи ин масъала дахл намудаст, ки барои 

адабиётшиносии муосири тоҷик андар шинохти шахсият, муҳити 

тарбия ва бакамолрасии шоир мусоидат мекунанд: 

Пеш аз ҳама, дар муайян намудани лаҳзаҳо ва давраҳои 

муҳити ҳаёти шоир, кулли маълумоти дастрас ҷамъоварӣ, мутолиа ва 

таҳлил гардидааст. 

Бар замми ин, мавод ва иттилои ашъори шоир ҳамчун яке аз 

манбаъҳои муҳим дар муайян намудани саҳнаҳои ҳаёти ӯ муаррифӣ 

гардида, намунаҳои дахлдор дар ин самт таҳлилу баррасӣ шуданд.  

Тибқи ҳамаи маълумоти дастрас ва ашъори худи шоир маълум 

шудааст, ки Мирзо Сиддиқи Фано тақрибан миёнаҳои ҳукумати 

Норбӯта (1768-1798) дар вилояти Ӯротеппа ба дунё омадааст ва аз 

овони хурдсолӣ дар тарбия ва парастории бевоситаи падараш аввал 

дар мактаб ва сипас дар мадраса ба омӯхтани илмҳои динӣ ва зарурии 

замона машғул мешавад. Ӯ дар андак муддат мактабро ба итмом 

расонда, чанд гоҳ дар мадрасаи худи Ӯротеппа таҳсили илм менамояд.         

Аз девони шоир бармеояд, ки вай дар баробари омӯхтани 

сарфу наҳви арабӣ, таърихи адабиёти форсии тоҷикӣ ва турк дар  

мактаби хаттотии доираи адабии Истаравшан таҳсил намуда, дар 

навиштани ҳафт қалам хат ба дараҷаи устодӣ мерасад [18, в.3а]. Пас аз 

ин Мирзо Сиддиқи Фано, шояд ба сабаби такмили минбаъдаи илму 

дониш бошад, чанд муддат дар маркази онвақтаи хонияи шаҳри 

Хӯқанд зиндагӣ мекунад. Ба Хӯқанд омадани ӯ зоҳиран ба давраи 

ҳукмронии амир Умархон  (1799-1822) рост меояд, зеро маҳз дар 

ҳамин вақт шуҳрати хонигарӣ баланд шуда, ба маркази он аз гӯшаву 

канори Осиёи Миёна аҳли илму фазли бисёре ҷамъ омада буданд. 

Мирзо Сиддиқи Фано низ дар ҳамин давра ба Хӯқанд омада, аввал дар 

мадраса таҳсили илм мекунад. Шуҳрати дар Хӯқанд ёфтаи шоир аслан 

ба давраи баъди вафоти амир Умархон (с.в.1822) мутобиқ меояд. Чанд 

вақт ва то кай дар Хӯқанд зистани Мирзо Сиддиқи Фано маълум нест, 



19 

 

аммо аз солҳои таълифи ду қитъаи таърих, ки яке бар вафоти 

Низомиддинхоҷа ибни Исҳоқхони Махдуми Аъзамӣ (с.в. 1247/1832) 

ва дигаре ба вафоти Эшонхоҷаи Аҳрорӣ (с.в.1266/1850)  бахшида  

шудааст [5, c. 116], равшан мегардад, ки шоир дар Хӯқанд то соли 

1266 ҳиҷрӣ ҳаёт ба сар бурдааст.  

Минбаъд ҷараёни зиндагӣ ва фаъолияти адабии Мирзо 

Сиддиқи Фано дар зодгоҳаш – вилcояти Ӯротеппа давом мекунад. 

Зоҳиран  шоир ба зодгоҳаш баъди 65-солагӣ бармегардад. Шоир 

мувофиқи соли тадвини девонаш, соли 1258 /1841 девони тоҷикӣ ва 

соли 1259/1842 девони ӯзбекии худро тартиб дода будааст. Дар 

Ӯротеппа шоир дар яке аз ҳуҷраҳои мадрасаи Намозгоҳ зиндагӣ 

мекунад ва дар баробари давом додани эҷодиёти худ ба толибилмон аз 

сарфу наҳви арабӣ дарс ҳам мегуфтаст. Мутаасифона,  чанд сол умр 

дидани  шоир ва замони  вафоти  вай маълум нашуд. Тақрибан ӯ 

байни солҳои 50-60-уми асри Х1Х аз дунё чашм мепӯшад ва дар 

мазори гузари Намозгоҳи вилояти Ӯротеппа дафн мешавад. Ҳамин 

тариқ, нахустин кӯшиш дар барқарор намудани зиндагиномаи 

нисбатан комили шоир дар диссертатсия ба кор рафтааст. 

Фасли дувуми боби сеюми кори диссертатсионӣ “Эҷодиёти 

Мирзо Сиддиқи Фано ва мақоми ӯ дар доираи адабии Истаравшан” 

номгузорӣ шудааст ва ҳадафи он муайян намудани теъдод, жанру 

намуд ва мавзуву муҳтавои эҷодиёти шоир мебошад, то мақомаш дар 

доираи адабии Истаравшан ба таври алоҳида ва дар адабиёти давраи 

дувуми асри XVIII ва аввали асри XIX ба таври умумӣ муайян гардад. 

Масъалаҳои боби мазкур дар чаҳор зерфасл ҳаллу фасл шудаанд.  

“Маълумот роҷеъ ба ашъори дастраси шоир” зерфасли 

аввали фасли дувуми боби сеюми кор мебошад. Роҷеъ ба эҷодиёти 

шоир таҳлилро анҷом дода, тазаккур додаем, ки ашъори ӯ асосан дар 

девонаш ҷамъоварӣ шудаст ва нусхае аз он таҳти рақами 468 дар 

захираи Маркази мероси хаттии Академияи миллии илмҳои 

Тоҷикистон маҳфуз аст [18, c. 36а]. Маълумоти дигар роҷеъ ба 

намунаҳои ашъори шоир аз ҷониби муҳаққиқи адабиёти нимаи 

дувуми асри XVIII ва аввали асри Х1Х У. Каримов ироа шудааст, ки 

дар силки чанд шоири дузабона (Махмур, Ҷунайдуллоҳи Ҳозиқ, 

Нозили Хуҷандӣ, Гулханӣ, Маъдани Понғозӣ, Муҳаммадшарифи 

Шавқӣ) оид ба мазмуну мундариҷа ва ғояи зиддифеодалии ашъори 

тоҷикиву ӯзбекии Мирзо Сиддиқи Фано сухан ронда, дар ин бобат 

комилан ба якдигар ҳамоҳанг гардидани эҷодиёти шоирони 

номбурдаро таъкид кардааст [5, c. 124]. Инчунин, аз ҷониби муҳаққиқ  



20 

 

А. Ҳабибов маҷмуаи “Чистонҳо”-и тоҷик нашр шуд [22, c. 196] ва 

муаллифи рисола 26 чистони Мирзо Сиддиқи Фаноро дар миёни 

чистонҳои халқӣ пайдо кардаст. Аз ҷониби муҳаққиқ С. Султонов 

бошад, шоир Мирзо Сиддиқи Фаноро дар гурӯҳи адибони пешқадам  

зикр карда, оид ба ҷои таваллуд, мерос, нусхаи девони шоир маълумот 

ва аз якчанд ғазали ӯ дар замима овардааст [16, c. 66].  

Муаллифи кори диссертатсионӣ бар мабнои таҳлили 

маълумоти дастрасбуда роҷеъ ба эҷодиёти шоир ба хулоса омадааст, 

ки алҳол панҷ нусхаи хаттии девони шоир маълум аст. Як нусхаи он 

дар захираи дастнависҳои Академияи милли илмҳои Тоҷикистон 

таҳти рақами 468 ва чор нусхаи дигар дар захираи дастнависҳои 

Академияи илмҳои Ҷумҳурии Ӯзбекистон зери рақамҳои  910, 1030, 

7015 ва 7025 нигоҳ дошта мешаванд. Дар диссертатсия роҷеъ ба шакл, 

андоза, тарзи таҳия, шакли варақ, тарзи хат ва хаттотӣ, теъдоди 

ашъори тоҷикӣ ва ӯзбекӣ, соли китобати девон, навъу намуд ва 

масъалаҳои дигари марбут ба нусхаи дастраси девони шоир таҳлили 

мушаххас анҷом шудааст. Аз тавсифи таркиб ва тартиби нусхаи аслии 

девони шоир маълум мешавад, ки дар он 1410 байт ашъори тоҷикӣ ва 

881 байт шеърҳои ӯзбекӣ, ҷамъулҷамъ 2291 байт ашъори Мирзо 

Сиддиқи Фано гирд омадааст. Ин мероси шоир асосан аз ғазал, 

мухаммас, рубоӣ, қитъа, соқинома ва чистонҳо иборат мебошад. 

“Мазмун ва мундариҷаи ғазалиёти Мирзо Сиддиқи Фано” 

зерфасли дувуми фасли дуюми боби сеюми диссертатсия буда, он ба 

таҳлили мундариҷа, шакл ва муҳтавои жанри ғазал дар эҷодиёти шоир 

бахшида шудааст, зеро ин жанр дар девони шоир аз ҷиҳати миқдору  

сифат нисбат ба дигар жанрҳо ҷойи бештареро ишғол менамояд. 

Мирзо  Сиддиқи Фано ба сифати шоири  ғазалсарои замонаш, 

пеш аз ҳама аз мактаб  ва анъанаи адабии устодони ғазал, ба монанди  

Ҳофизи Шерозӣ, Абдурраҳмони Ҷомӣ, Алишери Навоӣ ва  хусусан,  

Мирзо Абдулқодири Бедил дарси маҳорат  омӯхтааст. Бо вуҷуди ин, 

мушоҳида ва таҳлилҳо тасдиқ мекунанд, ки ҳарчанд ғазалиёти Мирзо 

Сиддиқи Фано аз ҷиҳати мавзуъ ва  мундариҷа ба ғазалиёти 

Абдурраҳмони Ҷомӣ  наздик бошанд ҳам, аз  назари рӯҳия ва диди 

эстетикӣ бо ғазалиёти  аксари  шоирони  асри XVIII  ва  нимаи  аввали 

асри  XIX ҳамоҳанг мебошанд.  

Зимни таҳлили мавзуъ ва муҳтавои ғазалҳои шоир маълум 

мегардад, ки дар ин жанри шеърӣ ӯ рӯҳияи ғамангези муҳити тира ва  

фишорҳои паёпаи тоқатгудози он зиёдтар дар шакли шикваву  

шикоятҳои  умумӣ инъикос  ёфта, лавҳаву лаҳза ва  ҷузъиёти  



21 

 

мушаххасу  равшани  зиндагӣ  камтар  ба  қалам  дода шудаанд. Ба 

ақидаи  муаллифи рисола, яке  аз тафовутҳои ғазалиёти Мирзо 

Сиддиқи Фано, аз ғазалиёти шоирони дигари ҳамасраш дар ҳамин аст. 

Субъекти лирикии ӯ аз ғами  ҳиҷрони  ёр, бадкирдориҳои  ағёр  ва 

ҳаводиси  муҳити  зулмпарвар  ва монанди инҳо фишорҳои  бисёр 

мебинад. Яъне, шоир дар тасвири масъалаҳои ошиқона, ҳамоно 

рӯҳияи вазъи худ ва кулли мардумро инъикос мекунад  ва аз ин ҷо 

хусусияти дигари мавзуи ғазалҳои Мирзо Сиддиқи Фано - халқияти 

онҳо муайян мегардад. Қайд шудааст, ки халқияти ғазалҳои шоирро 

на танҳо инъикоси ҳолу аҳволи мардум тавассути образҳои лирикӣ 

фароҳам меорад, балки дар  ин қабил   ғазалҳои  шоир ба ҷуз мазмуну 

мундариҷа, дар интихоби калимаву  ибора,  қофияву радиф, 

зарбулмасалу мақол ва умуман хушоҳангии  онҳо  низ таъсири 

эҷодиёти шифоҳии халқ ниҳоят бузург аст. Дар диссертатсия матни 

комили ғазали  

                       Зи  неши   ҳаҷр   ҷафоҳо  кашидагӣ  дилакам, 

                         Зи  нӯши  васл  даме   ночашидагӣ дилакам [18, в. 34б]. 

оварда мешавад, ки сар то по дар вазну шакл, қофияву радиф ва 

мазмуну мавзуи ашъори халқӣ иншо шудааст.  

 Яке аз дигар аз хосиятҳои ғазалҳои шоир ин руҳияи мубориз 

қабул намудани субъекти лирикӣ ё худи ӯ мебошад. Чунин руҳия 

бино бар зулму ситам ва аҳволи тоқатфарсои мардум пайдо мешавад. 

Масалан, дар байтҳои як ғазалаш шоир аз дасти тартиботи 

нооромонаи  бедодгарон шӯрида изҳор менамояд, ки бояд чунин 

хонаи бедод аз  беху бун несту  нобуд гардад: 

Мурдам  аз  ҷавру ҷафояш,  нест  як  фарёдрас, 

Бо  кӣ  арзи  худ  кунам,  аз  зулми  ин   бедод дод! 

Эй  Фано, аз  ҷаври гардун  ҷуз   ситам  ҳосил  нашуд, 

Хонаи  бедодгар  аз  беху  бун  барбод  бод! [18, в. 20а]. 

 Ниҳоят, образу ибораҳое, ки бадеияти ғазалҳои Мирзо 

Сиддиқи Фаноро фароҳам овардаанд, аксаран ба табақаҳои 

ҳунарманди ҷомеа алоқаи мустақим доранд. Аз ҷумла, таҳлили чунин 

ғазалҳо дар диссертатсия нишон додаст, ки дар онҳо рукнҳои ҳаёту 

фаъолияти савдогарони хурди шаҳру деҳот, боғдорону токпарварон, 

кулолгарону меъморон ва мисли инҳо бо ибораву калима ва образҳои 

ба ин табақаҳои иҷтимоӣ хос ифода шудаанд.     

Мавқеъ ва муҳтавои соқиномаҳои шоир таҳти унвони 

“Соқиномаҳо” зерфасли сеюми фасли мавриди назарро фароҳам 

овардааст. Адабиётшинос  А. Мирзоев  қайд мекунад, ки яке аз  



22 

 

сабабҳои   қувват гирифтани  муроҷиат  ба  маю  соқӣ  сахтӣ ва  

душвориҳои  замон аст. Шоир дар як  муҳити  сахт  умр ба  сар бурда,  

шеър менавишт ва ба  воситаи муроҷиат ба  соқиву май шикояти 

худро изҳор  менамуд [8, c. 28].  

Соқӣ  барои  субъекти лирикӣ ҳангоми сахтиҳо ҳодии замон, 

рӯҳбахши  даврон  ва  ягона наҷотдиҳанда, умедбахши   орзуҳои 

ширин буда, ба  ҷуз ӯ  кас  қодир нест, ки  ҳамроз ва ҳамдами кас 

бошад: 

   Биё, соқӣ, кори  фалак ҷавру бас, 

 Ба  ҳоли  асирон  ту  фарёдрас,                             

 Бидеҳ  роҳ, ё  рӯҳ  кӣ  ҳамдам  шавад, 

Надорад чу риндон  ба  ғайри ту  кас [18, в. 54а]. 

         Дар  аксари  муроҷиатҳои  шоир, дар соқиномаҳо субъекти  

лирикӣ  аҳволи  аз сахтиҳои  даврон,  ҷавру зулми фалак ба  танг  

омадани асирони замон, вазъи ноҳинҷори  мардуми   гирифтори ғам 

гардида ифода ёфтаанд.  Дар  ин  муроҷиатҳо  на танҳо  аҳволи   

вазнини  фанову  нобудгардии  асирону  ситамдидагони замона, балки  

эътирози сахти  онҳо низ зидди  тартиботу  беадолатӣ таҷассум 

ёфтаанд. Дар  ин  мавридҳо  тарзи   баён  ва  умуман  унсурҳои   

поэтикии ашъори Мирзо Сиддиқи Фано ба  дараҷаи дониш, доираи  

муҳокима ва диди  эстетикиву    завқи  бадеии  ҳунарманду  

деҳқонони  оддӣ   хеле  мувофиқ   нишон дода шудаанд. Чунин 

мувофиқати  диалектикии   шаклу  мазмунро  муаллифи рисола дар  

ҳамаи  намунаҳои соқиномаҳои шоир муайян намудааст ва таъкид 

мекунад,  ки 46 (теъдоди умумӣ) соқиномаи шоир бо ҳунари хуби 

шоирӣ эҷод шудаанд. 

Зерфасли чоруми фасли сеюми боби сеюми рисола 

(“Рубоиёти Мирзо Сиддиқи Фано”) ба таҳлили жанри қадимаи халқӣ 

ва китобии рубоӣ дар эҷодиёти Мирзо Сиддиқи Фано ихтисос дода 

шудааст. Таҳлили масъала нишон додааст, ки мавзуъ ва мазмуну 

мундариҷаи  рубоиёти Мирзо Сиддиқи Фано хеле гуногун аст. Дар 

рубоиёти шоир ба мисли  ғазалиёту  соқиномаҳои ӯ субъекти лирикӣ 

аз сахтиҳои замон,  ҳаҷри ёри  дилсахту бевафо, беқадрии аҳли фазлу 

дониш, зишткорию хирадношиносиҳои фармонфармоён бо истифодаи 

мафҳумҳои умумии “фалак”, “даҳр”, “даврон” ва монанди инҳо 

шикоят менамояд. Ин шикоятҳо нолаҳои шахси ба қисмати забуни худ 

тандода нест, балки эътирозҳоеанд, ки ба муқобили он ҳама 

беназмиҳо ва хирадношиносиҳо равона шудаанд. Чунончи, шоир дар 



23 

 

рубоии зерин аз кирдори “фалаки сақфбаланд” ва “мураббии даврон” 

ба дод омада мегӯяд: 

Фарёд зи дасти фалаки сақфбаланд, 

Парвардаи ӯст, ҳар куҷо кунду лаванд. 

Ҳар ҷо ки закитабъ бувад, хор кунад, 

Аз баҳри ғизо боз диҳад заҳру газанд [18, в. 49б]. 

Аз таҳлили рубоиёти девони шоир маълум мегардад, онҳо аз 

ҷиҳати услуби баён, интихоби калима, ибора, образ, доираи 

муҳокимаву ривоҷи тафаккури бадеӣ ва хусусиятҳои равонии худ ба 

рубоиёти халқӣ бисёр наздик мебошанд. Муаллифи рисола ин 

масъаларо ба таври ҷузъӣ ва мушаххас таҳлил намуда, сабаби 

эҳтимолии онро, аз як ҷониб ба баромади халқии ин жанри адабӣ 

алоқаманд донад, аз ҷониби дигар бевосита бо мардуми оддӣ наздикӣ 

доштани шоирро дар ин масъала асос мешуморад.  

Нуктаи дигари нисбатан ғайримаъмуле, ки муаллифи 

диссертатсия дар рубоиёти Мирзо Сиддиқи Фано кашф кардаст, он аст 

ки шоир баъзан ҳангоми истифодаи ташбеҳот майлу кӯшиши аз 

ҳудуди суханҳои анъанавӣ берун баромадан дорад. Чунончи  дар 

рубоии зерин ӯ намехоҳад, ки даҳони ёраш ба ғунча ва лаби ӯ ба барги 

гул монанд бошад. Вай мехоҳад, ки маҳбубааш аз он чи ки дар ҷаҳон 

нозук аст, аз он нозуктар бошад: 

Аз ғунча бувад даҳонат, эй ҷон, нозук, 

В- аз барги гул ин лаби ту чандон нозук. 

Ташбеҳ туро ба гул муносиб набувад, 

Ҳар чиз, нозук, вале ту бас з-он нозук [18, в. 51 а]. 

Ҳамин тавр, мундариҷа ва муҳтавои рубоиёти Мирзо Сиддиқи 

Фаноро ҷамъбаст намуда муаллифи рисолаи илмӣ онҳоро аз ҷиҳати 

мазмуну мундариҷа ва рӯҳияи умумии ғамангези худ бо ғазалиёту 

мухаммсоти шоир ҳамоҳанг меҳисобад.  

“Муҳтавои мухаммасоти Мирзо Сиддиқи Фано” зерфасли 

ниҳоии фасли дуюми боби сеюми диссертатсияро фароҳам овардааст. 

Дар ин зерфасл диссертант теъдод ва мазмуну муҳтавои мухаммасҳои 

шоирро аз назари таҳлил гузаронда, маълум кардаст, ки дар девони 

Мирзо Сиддиқи Фано 18 адад мухаммас мавҷуд буда, 12-тои онҳо ба 

забони тоҷикӣ гуфта шудаанд. Аксари мухаммасҳои шоир мухаммаси 

мустақим набуда, балки ба ғазалҳои шоирони дигар баста шудаанд.    

Дар мухаммасоти шоир ҳамаи талаботи ҳатмии ин жанр 

(ягонагии мавзуъ, вазн, қофия, радиф ва руҳия) риоя шудааст. Исботи 

ин фикр мухаммасоти ба ғазалҳои Навоӣ, Нозим, Бедил, Зебуннисо, 



24 

 

Моил, Зокир, Музтар ва Солик  эҷодкардаи Мирзо Сиддиқи Фано аст, 

ки намунаҳояшон дар кори диссертатсионӣ оварда ва таҳлил шудаанд. 

Муаллифи рисола дар самти субъекти лирикии мухаммасҳои шоир 

низ ҳамон фикрро такрор намудаст, ки сарнавишти ӯ бо қисмати 

халқи одӣ, мардуми ситамдидаи муҳити ӯ сахт алоқа дорад ва онҳо аз 

якдигар ҷудонопазиранд. Ҳамин умумияти сарнавиштҳо ба он  сабаб 

шудааст, ки ҳам мундариҷаи ғоявӣ ва ҳам унсурҳои поэтикии аксари 

шеърҳои Мирзо Сиддиқи Фано ба манфиати мардуми одии шаҳру 

деҳот хизмат карда, бештар ба дараҷаи дониш ва дар доираи 

тафаккури бадеии онҳо эҷод шудаанд.  

Фасли сеюми боби сеюми кори диссертатсионӣ ба таҳлили 

“Матн ва мазмуни ҳаётии чистонҳои Мирзо Сиддиқи Фано” бахшида 

шудааст. 

Қайд мешавад, ки чистон дар миёни эҷодиёти шоирони давр, 

махсусан ашъори шоир Мирзо Сиддиқи Фано мавқеи муайянро ишғол 

мекунад, ки чунин собиқа то ба ин давр камтар ба назар мерасад. 

Муаллиф сабабашро ба мардуми одӣ унс гирифтани шоиронро гуфта,  

таъкид мекунад, ки барои иншои жанрҳои халқӣ ба мисли чистон дар 

ин давра бештар заминаи иҷтимоӣ фароҳам омад. Дар диссертатсия 

мухтасар аз таърихи иншои чистон дар адабиёти тоҷикӣ маълумот ва 

раванди ташаккули он нишон дода шудааст. 

Дар кори диссертатсионӣ таҳлил шудааст, ки дар девони  

Мирзо Сиддиқи Фано 46 адад чистон мавҷуданд. Аз ин шумора 31-то 

ба забони тоҷикӣ ва боқӣ 15 адад ба забони ӯзбекӣ таълиф шудааст. 

Аз чистонҳои тоҷикии шоир 28 адади онҳо дар баёзу ҷунгҳои охири 

асри XIX ва ибтидои асри XX интишор ёфтааст.  Аз ин манбаъҳо 26 

чистони шоир аз тарафи А. Ҳабибов дар маҷмуаи “Чистонҳо” ҳамчун 

чистонҳои халқӣ дохил карда шудааст. Муқоисаи матни девони шоир 

ва маҷмуаи “Чистонҳо” нишон додааст, ки аз 26 чистони номбурда 

дар матни 14 адади он баъзе тағйирот дохил гардида, дар матни 12 

чистони он ҳеҷ гуна дигаргунӣ дида намешавад. Тафовутҳо дар 

рисола бо мисолҳои мушаххас нишон дода шудаанд. Дар чистонҳо 

шоир ба 40 ашёи тасвир рӯ оварда, ба санъатҳои  бадеӣ 151 бор  

муроҷиат карда, 27 ташбеҳ ва 124 маҷозу истиораро ба кор бурдааст, 

ки ин ғановати бадеӣ, пеш аз ҳама ба табиати жанри чистон 

вобастагии қавӣ дорад. 

Мушоҳида гардид, ки аз 40 чистони шоир дар 30 адади он 

фикр бевосита ба тариқи савол дар шаклҳои “Чист он луъбат” 

(рақамҳои 1-12, 37), “Чист он” (рақамҳои 13-17, 40) ва танҳо “Чист” 



25 

 

(рақамҳои 18-22) оғоз гардида, баъд аломатҳои ашёи  чистон 

тавассути истиора ва ташбеҳ эзоҳ меёбанд. Дар 10 чистони дигар фикр 

ба таври нақлу ҳикоят дар шаклҳои “Аҷоиб … дидам» (рақамҳои 23-

30) ва “ … дидам” (рақами 31) шуруъ шуда, минбаъд аломату 

хусусиятҳои предмети чистон бо ёрии санъатҳои бадеӣ шарҳ дода 

мешаванд.  

Ба ин тариқ, ҳамаи ин мисолу мулоҳизаҳо аз он шаҳодат 

медиҳанд, ки эҷодиёти Мирзо Сиддиқи Фано, хусусан чистонҳои 

шоир бо фолклори мардум, рӯҳия, урфу одат, ҷанбаҳои ахлоқӣ, 

тафаккури бадеӣ ва маданияти халқӣ алоқаи бевоситаи наздик ва 

ниҳоят зич доштааст. 

Фасли охири боби сеюми рисолаи илмӣ ба мавзуи “Образҳои 

тозаэҷод дар ашъори Мирзо Сиддиқи Фано” бахшида шудааст. 

Мусаллам аст, ки ҳар як образи нав замина ва манбаи худро дорад. 

Муаллифи кори диссертатсионӣ ба мушоҳида гирифтаст, ки дар 

натиҷаи торафт мустаҳкам шудани равобити байни давлатҳои Осиёи 

Миёнаву Русияи подшоҳӣ, муносибатҳои сиёсиву дипломатӣ, 

тиҷоратӣ ва равуои фуқарои ин ду сарзамин асоси ба вуҷуд омадани 

образҳои тозаи лирикии шоирони давраи мавриди таҳлил гардидааст. 

Масалан, субъекти лирикии шоир аз кирдори бади “фарангизодаи 

бадмаст”, ки  ӯро ҳам сабру тоқат ва ҳам дилу дин рабудааст, шикоят 

карда мегӯяд: 

            Дилу дин бурд аз ман, сӯхт охир хирмани сабрам,  

Фарангизодаи бадмаст, шарархӯ, барқҷавлон рафт [18, в. 40б].  

Дар диссертатсия мафҳум ва ибораҳои нави шоир, ки барои 

ифодаи вазъи субъекти лирикӣ ё аҳволи худи шоир хизмат кардаанд, 

яъне “теғи кофари фаранг”, “кофари фаранг”, “кофари чашм”, “кофар 

кӯзлар”, “чашми кофар”, “ҳиндуи ханҷарбоз”, “барқҷавлони фаранг”, 

“яғмои фаранг”, “бадмасти фаранг”, “калисои фаранг”, “фарангизода” 

ва амсоли инҳо бо мисолҳои мушаххас таҳлил гардидаанд. То ин 

замон дар адабиёти тоҷик образи “фаранг”, “бути фаранг” вуҷуд дошт, 

вале он танҳо ҷилваи тахайюлоти шоиронае будаасту халос. Ҷои қайд 

аст, ки дар ин фасл инчунин заъфу камбудҳои байту бандҳои шоир 

низ аз ҷониби муаллифи рисола ошкор ва таҳлил шудаанд ва ин кор 

қимати илмии фаслро афзудааст.  

 

ХУЛОСА 

Нишондод ва баррасии ахбори маъхазҳои дастрас, омӯзишу 

таҳлили гузоришоти илмӣ, таҳлил ва таҳқиқи маълумот ва манобеи 



26 

 

бевосита ба масъалаи асосии диссертатсия дахлдошта, яъне, вазъи 

замон, рӯзгору осори адабии Мирзо Сиддиқи Фано ва муҳити адабие, 

ки шоир дар он ҷо парвариш ёфта буд, муаллифи диссертатсияро ба 

натиҷаҳои муайяне оварда расондааст, ки дар зимн чандтои онҳо дарҷ 

мегарданд:  

1. Зиддиятҳои дохилӣ, ҷангҳои пайдарпай байни давлатҳои 

заифу камиқтидори Осиёи Миёна аморати Бухоро ва хонигариҳои 

Хӯқанду Хеваро бо вазъи ногувор ва харобовари сиёсӣ, иқтисодӣ, 

иҷтимоӣ  ва фарҳангӣ рӯ ба рӯ намуданд ва сабаби зуҳури эътирозҳои 

мардуми меҳнаткаш гардиданд. Ин аҳвол ҳокимияти маҳаллиро ба 

гузарондани ислоҳоти ҷузъӣ водор сохт ва агарчи ин ислоҳот ночиз 

буданд ва аз ҷониби ҳокимиятдорони маҳаллӣ барои ба даст овардани 

боварӣ ва эътимоди мардум амалӣ шуда бошанд ҳам, вале онҳо то 

андозае ба авзои ҷомеа таъсиргузор гаштанд. Ин аҳвол ба авзои 

фарҳангии минтақаҳо низ таъсири худро гузошт [1-М; 10-М]. 

2. Ҳарчанд фазои ҷомеа дар умум тоқатфарсо буд ва аҳли 

фарҳангу  ҳунар дар ҳолати тангӣ ва тангдастӣ қарор гирифта буданд, 

аммо чунин вазъ ҳам имконият фароҳам овард, то осори таърихие арзи 

вуҷуд намояд, ки ҳамчун оинаи воқеъаҳо ва ҳодисаҳои давр бошад. 

Асарҳои “Таърихи Раҳимхонӣ”-и Муҳаммад Вафои Карминагӣ, 

“Гулшан-ул-мулук”-и Муҳаммад Яъқуб ва “Мунтахаб-ут-таворих”-и 

Ҳоҷӣ Муҳаммад Ҳакимхон аз қабили таълифоте мебошанд, ки 

муаллифон бевосита ҳамчун шоҳиди воқеаҳои рухдодаи он айём 

маводи гаронбаҳои таърихиро дар онҳо ҷой додаанд [9-М].  

3. Новобаста аз вазъи ба амал омада, Истаравшани бостонӣ дар 

нимаи дувуми асри XVIII  ва  нимаи  аввали асри  XIX ҳамчун 

маркази илму фарҳанг ва макони аҳли ҳунар дар қатори дигар 

шаҳрҳои Мовароуннаҳр, вале ба тарзи худ, рушд меёфт. Меъморӣ, 

санъатҳои тасвирӣ аз ҷумлаи он ҳунарҳои фарҳангӣ буданд, ки ба 

рушди худ идома медоданд. Адабиёти бадеӣ ва махсусан шеъри ин 

замон қисмати фарҳанги умумии мардумони Мовароуннаҳр ҳисобида 

мешуд, ки бо дарназардошти мавзуъҳои хоси замон рушд намуд ва он 

маҳсули ду ҳавзаи асосӣ буд, ки яке дар дарбори ҳокимон ва дигаре 

дар миёни аҳли омма интишор дошт. Ин ду равия аз ҷиҳати ғоя ва 

муҳтаво аз ҳамдигар фарқияти калон доштаанд, зеро адабиёти дарборӣ  

ҷиҳати иртиҷоӣ дошт ва ба оммаи халқ комилан бегона буд, аммо 

адабиёти равияи пешқадам анъанаҳои беҳтарини адабиёти асрҳои 

пешин ва махсусан талабҳои адабиёт нимаи дуюми асри XVII-ро 

давом дод [9-М]; [3-М]. 



27 

 

4. Доираи адабии Истаравшан аҳли илму адаб ва 

ҳунармандонро аз маҳаллаҳои гирду атроф ҷамъ намуда, ҳамчун 

дастпарвари ин даргоҳ -шоирону суханварони хушзавқро, ба мисли 

Муҳаммадсолеҳи Нодим, Комилхӯҷаи Накҳат, Мирзо Сиддиқи Фано, 

Ҳусайнхоҷаи Ҳиҷлат, Султонхони Адо, Сайидғозии Нола парвариш 

намуд [5-М].  

5. Ҳарчанд аксари муҳаққиқони адабиёти тоҷики асрҳои 

XVIII-XIX Мирзо Сиддиқи Фаноро ба ҳайси адиби забардаст ва 

машҳури замонаш муаррифӣ карда бошанд ҳам, аммо, мутаассифона, 

то солҳои охир ба истиснои баъзе маълумоти тазкираҳо ва ишораҳои 

муҳаққиқон, роҷеъ ба рӯзгору осори шоир иттилои комил дар даст 

набуд. Тавассути таҳлилоти комилу фарогир на танҳо дар бораи 

аҳволу осори Мирзо Сиддиқи Фано, балки дар бораи муҳити адабии 

Истаравшани охири асри XVIII ва ибтидои асри XIX  маълумоти кофӣ 

ба даст оварда шуд ва маълум гардид, ки дар қарни XVIII ва нимаи 

аввали асри ХIХ-и Истаравшан Мирзо Сиддиқи Фано тарғибкунандаи 

афкори муҳимми тарбиявӣ-ахлоқии шоирони классики тоҷик будааст. 

Шоир вобаста ба шароити замон ақидаҳои иҷтимоӣ-сиёсӣ ва 

тарбиявӣ-ахлоқии хоси худро дар ашъораш баён намудааст. Ҳаёти 

фоҷиавии шаҳр, ахлоқи бади табақаҳои гуногуни болоии ҷомеаи 

феадалӣ дар ҷаҳонбинии Мирзо Сиддиқи Фано нисбат ба замони худ 

майли опозитсиониро ба вуҷуд овардааст ва ҳамин ҳол муҳтавои 

ашъорашро ташаккул  додааст [7-М]; [5-М]. 

6. Таҳлили сабк ва услуби эҷодии Мирзо Сиддиқи Фано нишон 

дод, ки ин шоир низ мисли аксари шоирони ҳамасраш дар асорати 

тақлиди шеъри Мирзо Абдулқодири Бедил монда будааст. Новобаста 

аз пайравии ӯ ба тарзи эҷоди  Бедил, ӯ сабки худро ҳифз карда, 

худшиносии адабӣ, ғурури ҳунарии хешро дар ашъораш нигаҳ 

медорад. Дар шеъраш роиҷ ба назми замони худ оинҳо ва суннатҳои 

миллӣ ба фарҳангу тамаддуни мардуми тоҷикро тарғиб мекард, ки 

барои дарки худшиносии миллӣ аҳаммияти хосса дорад. 

7. Мирзо Сиддиқ Фано дар рушди адабиёти тамоили халқӣ 

доштаи асри XVIII ва нимаи аввали асри ХIХ саҳми босазое 

гузоштааст ва халқияти ашъораш аз сифатҳои хосси эҷоди ӯ ба шумор 

меравад. Мирзо Сиддиқи Фано бо тарзи махсуси бадеӣ фисқу фуҷури 

табақаи болоии ҷамъиятро зери танқид гирифта, мардумро ба 

маърифатпарварӣ, накӯкорӣ, садоқат ба падару модар, ҳурмату иззати 

эшон ва дигар хислатҳои ҳамидаи инсонӣ ҳидоят кардааст. Аз шоир 

1410 байт ашъори тоҷикӣ ва 881 байт шеърҳои ӯзбекӣ боқӣ мондааст, 



28 

 

ки аз ғазал, рубоӣ, соқинома, қитъа, мухаммас ва чистонҳо иборат аст 

[7-М].  

8. Заминаи асосии бисёре аз образҳои лирикии ашъори шоирро 

алоқаи бисёр наздик доштанаш бо мардуми одии меҳнаткаш, 

ҳунармандон, савдогарони майдаи шаҳру деҳот ва боғдорону 

токпарварон фароҳам овардааст. Ин образҳо маҳз хосси дараҷаи 

дониш, чаҳонбинӣ ва тафаккури бадеии ҳамин табақаи иҷтимоӣ аст ва 

намунаҳои он дар кори диссертатсионӣ ба таври васеъ таҳлилу таҳқиқ 

гардидаанд [3-М]. 

9. Дар нишон додани хусусият ва решаҳои амиқи халқияти 

эҷодиёти шоир, махсусан, чистонҳои ӯ далели муҳим мебошанд, ки 

нахустин маротиба ба таври мушаххас таҳлилу таҳқиқ гардиданд.  

Ба фолклор наздик будани чистонҳои Мирзо Сиддиқи Фано на 

танҳо образҳои халқиву тафаккури бадеии мардумро нишон медиҳад, 

балки инчунин миқдори абёт дар онҳо низ нишонгари хосияти халқии 

онҳо мебошад, чунончи: аз 46 чистони шоир 38 адади он 2-байта, 7 

адад 3-байта ва танҳо 1 адад 5-байта ҳастанд ва ин шаклу шумора аз 

аломатҳои муҳими чистонҳои халқӣ ба шумор меравад.  

10. Таҳлили морфологии жанри чистон дар эҷодиёти шоир 

нишон дод, ки аз 40 чистони феҳристи номбурда, дар 30 адади он 

масъала ба тариқи савол дар шаклҳои “чист он луъбат”, “чист он”… ва 

“чист…”, дар 10 чистон ба таври нақлу ҳикоят дар шаклҳои “аҷоиб… 

дидам” ва “… дидам” эҷод шудаанд ва дар диссертатсия онҳо ба таври 

шартӣ ба ду гурӯҳ ҷудо шудаанд: гуруҳи аввал -“савол - чистонҳо” ва 

наъви дигар -“ҳикоят - чистонҳо”. Маълум шуд, ки аз ҷиҳати 

истифодаи санъатҳои бадеӣ, шоир асосан муҳимтарин аломатҳои 

ашёи чистонҳоро ба воситаи ташбеҳу истиорот ифода намудааст [8-

М].  

11. Дар эҷодиёти шоир дар заминаи торафт мустаҳкам ва 

тавсеа ёфтани робитаҳои сиёсиву дипломатӣ, савдо ва рафтуои 

фуқарои давлатҳои Осиёи Миёнаву Русияи подшоҳӣ образҳои дар 

адабиёти мо ғайримаъмул ва тозаи лирикии “калисои фаранг”, 

“кофари фаранг”, “шарархӯи фаранг”, “барқҷавлони фаранг”, “яғмои 

фаранг”, “бадмасти фаранг”, “теғи кофари фаранг”, “чашмони кофари 

фаранг”, “фарангизода” ва амсоли инҳо ба вуҷуд омадаанд. Зимнан 

образҳои номбурда, махсусан, дар ҳавзаи адабии Истаравшан 

заминаҳои муайяни иҷтимоию сиёсии воқеӣ доштанд [2-М].  

12. Таҳлил нишон дод, ки эҷодиёти Мирзо Сиддиқи Фано, 

баробари ҳамаи фазилатҳои хуб ва ҷиҳатҳои мусбат, ҷанбаҳои заъиф 



29 

 

низ дорад ва андешаҳои тарки масоили дунявӣ дар ашъораш яке аз 

онҳо мебошад. Бадеҳист, ки ин ҷиҳати эҷодиёташ нишонгари 

маҳдудиятҳои таърихии ӯст ва ин маҳдудият хоиси бисёре аз 

эҷодкорони пеш низ будааст.  

ТАВСИЯҲО ОИД БА ИСТИФОДАИ АМАЛИИ 

НАТИҶАҲОИ ТАҲҚИҚ 

1. Таҳқиқи вазъи  ҳол ва муҳтавои осори Мирзо Сиддиқи Фано 

на танҳо бар мабнои маълумоти марбут ба худи шоир, балки дар 

алоқамандӣ ба муҳити фарҳангию адабии Истравшан дар нимаи 

дувуми асри XVIII  ва нимаи аввали асри XIX амалӣ гардидааст. Аз ин 

лиҳоз, маводди диссертатсия ва натиҷаҳои бадастомада барои комил 

намудани як қисмати таърихи адабиёти тоҷик, ки то ба ҳол ба таври 

пурра омӯхта нашуда буд, арзиши назарраси илмӣ доранд.   

2. Бино бар он ки дар диссертатсия поэтикаи ашъори Мирзо 

Сиддиқи Фано ва ҳавзаи адабии Истаравшан, анъанаҳои шеъри 

классикии форсӣ: шеърҳои руҳияи иҷтимоидошта, дузабонагӣ, 

пайравии Бедил, идома ва рушди анвои адабии форсӣ-тоҷикӣ, таҳқиқи 

матншиносии осори шоир дар маърази таваҷҷуҳ қарор гирифта буд, 

хулосаҳои таҳлили ин масъалаҳо барои илми назарияи адбиёти тоҷик 

маводди фаровонро фароҳам овардаанд. 

3. Рисола дар омӯзиши адабиёти тоҷики ҳавзаи адабии 

Истаравшан ва мақому манзалати Фано муҳим буда, онро дар раванди 

тадриси адабиёти тоҷики асрҳои ХVIII-ХIХ-и ҳавзаи адабии 

Истаравшан барои донишҷӯёни риштаҳои филологӣ ҳамчун маводди 

дарсӣ метавон истифода бурд.  

4. Диссертатсия, инчунин барои таҳқиқ  дар риштаҳои таърихи 

адабиёт, назарияи адабиёт, қонунияти эҷод ва маҳорати шоирии 

Мирзо Сиддиқи Фано муҳим мебошад. Истифодаи хулосаҳои назарии 

муаллиф барои таълифи китобҳои дарсӣ ва дастурҳои методӣ низ аз 

манфиат холӣ нахоҳад буд. 

5. Нуктаҳои меҳварии кори диссертатсионӣ, сарчашма ва маводди 

илмию адабии истифодашуда метавонанд дар омода намудани 

монографияҳои соҳавӣ васеъ истифода шаванд.  

           1. Мақолаҳои илмие, ки дар маҷаллаҳои тақризшавандаи 

Комиссияи олии аттестатсионии назди Президенти Ҷумҳурии 

Тоҷикистон ва Комиссияи олии аттестатсионии назди Вазорати 

маориф ва илми Федератсияи Росия ба нашр расидаанд:  



30 

 

         [М-1]. Ғафурова Ҷ. Омилҳои иҷтимоӣ ва офариниши гавҳари 

гуфтор дар доираҳои адабии Мовароуннаҳри нимаи дувуми асри 

XVIII ва аввали асри XIX. [Матн] /Ҷамила Ғафурова // Паёми 

Донишгоҳи давлатии омӯзгории Тоҷикистон. Бахши филологӣ.- 

Душанбе: - 2020, №1(84) 188Ы 2219-5408, - Саҳ.-169-176.  

         [М-2]. С. Хатлонӣ, Ғафурова Ҷ. М. Анъанаҳои классикӣ ва 

таъсири тафаккури бадеии халқӣ дар ғазалиёти Мирзо Сиддиқи 

Фано. [Матн] /Хатлонӣ Салим, Ҷамила Ғафурова // Паёми 

Донишгоҳи миллии Тоҷикистон. Бахши илмҳои филологӣ. –

Душанбе: Сино, 2024. №5. 188И 2413-516Х. – Саҳ.-251- 261. 

         [М-3]. Ғафурова, Ҷ. Оҳангҳои иҷтимоӣ дар рубоиёти Мирзо 

Сиддиқи Фано. [Матн] /Ҷамила Ғафурова // Масъалаҳои илмҳои 

гуманитарӣ. – Душанбе: Сифат – Офсет, 2025.  № 3, ISSN 2708-

308X. – Саҳ. 162-168. 

         [М-4]. Ғафурова, Ҷ. Мирзо Сиддиқи Фано – 

шоирисоҳибдевон [Матн] /Ҷамила Ғафурова  // Суханшиносӣ. –

Душанбе: Истеъдод, 2025,  № 3 (52), ISSN 2308-7420. – Cаҳ. 261-

270. 

         [М-5]. Ғафурова, Ҷ. М. Намояндагони маъруфи доираи 

азабии Истаравшан дар нимаи дувуми асри XVIII ва аввали асри 

XIX. [Матн] /Ҷамила Ғафурова // Номаи донишгоҳ. Силсилаи 

илмҳои гуманитарӣ ва ҷомеашиносии МДТ-и “Донишгоҳи 

давлатии Хуҷанд ба номи академик Б. Ғафуров”. – Хуҷанд, 

2025. – № 4 (85) ISSN 2077-4990 . – Саҳ. 463-469. 

II. Мақолаҳо ва фишурдаи интишорот дар маҷмуаҳои дигар: 

         [М-6]. Ғафурова Ҷ. М. Сухане чанд роҷеъ ба Мирзо Сиддиқи 

Фано ва образҳои тозаэҷоди ӯ. [Матн]  /Ҷамила Ғафурова // Паёми 

Донишгоҳи давлатии тиҷорати Тоҷикистон. -Душанбе: 2020, №3 

(32) 188И 2308054-Х.-С.-164- 171. 

         [М-7]. Ғафурова, Ҷ. М. Умдатарин хусусиятҳои адабиёти 

тоҷик дар нимаи дувуми асри XVIII ва аввали асри XIX. [Матн] 

/Ҷамила Ғафурова // Паёми Донишгоҳи давлатии тиҷорати 

Тоҷикистон. -Душанбе: 2020. №3 (32) 188Х 2308054-Х.-С.-145-149.  

         [М-8]. Ғафурова Ҷ. Мирзо Сиддиқи Фано ва девони ӯ. [Матн] 

/ Ҷамила Ғафурова // Ахбори Академияи миллии илмҳои 

Тоҷикистон. Бахши илмҳои ҷамъиятшиносӣ.- Душанбе: Дониш, 

2024, №4 (277). 188ТТ 2076- 2569. -С.-195-200.  



31 

 

         [М-9]. Ғафурова Ҷ. Вазъи фарҳанг ва рушди забони форсии 

тоҷикӣ дар нимаи дувуми асри XVIII ва нимаи аввали асри XIX. 

[Матн] Ҷамила Ғафурова //Маводи конффересияи илмӣ-назариявии 

ҷумҳуриявӣ. Душанбе, ДДТТ. 20 апрели соли 2024. – С.-78-86. 

         [М-10].  Ғафурова Ҷ.М. Назаре роҷеъ ба вазъи сиёсӣ ва 

иҷтимоии Мовароуннаҳр дар нимаи дувуми қарни XVIII ва нимаи 

аввали асри XIX. [Матн] Ҷамила Ғафурова //Маводи конффересияи 

илмӣ-амалии байналмиллалӣ. Душанбе, ДДТТ. 20 майи соли 2024. 

-С-.49-54. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



32 

 

НАЦИОНАЛЬНОЙ АКАДЕМИИ НАУК ТАДЖИКИСТАНА 

ИНСТИТУТА ЯЗЫКА И ЛИТЕРАТУРЫ ИМЕНИ А.РУДАКИ  

 

 

На правах рукописи 

УДК 891.550-1+80 

ББК 84 (2Р)  

Г - 24 

 

 

 

ГАФУРОВА ДЖАМИЛЯ МУЗАФФАРОВНА 

 

МИРЗА СИДДЫК ФАНО И ЛИТЕРАТУРНЫЙ КРУГ  

ИСТАРАВШАНА ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ XVIII  И 

ПЕРВОЙ ПОЛОВИНЕ XIX ВВ 

 

 

 

АВТОРЕФЕРАТ 

диссертации на соискание ученой  

степени кандидата филологических наук  

по специальности 10.01.00 – Литератураведение (6.2.15. – 

Таджикская литература; литературные связы) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Душанбе – 2026 



33 

 

Диссертация выполнена в отделе истории литературы Института 

языка и литературы имени А.Рудаки Национальной академии наук 

Таджикистана 

 

 

Научный руководитель:         Салими Хатлони доктор   

                      филологических наук, профессор 

                       кафедры теории и истори литературы 

                      Таджикского  международного  

                      университета иностранных  

                   языков  имени Сотима Улугзода 

Официальные оппоненты      Элбоев Вафо Джуракулович 

доктор филологических наук, профессор 

кафедры теории и истории литературы 

Государственного педагогического 

университета Таджикистана имени 

Садриддина Айни 

Урунова Мавджуда Рустамовна 

кандидат филологических наук, доцент 

кафедры классической таджикской 

литературы ГОУ «Худжандскогого 

государственного университета имени 

академика Бободжона Гафурова» 

Ведущая 

             организация            Бохтарский государственный университет  

                                                имени Носира Хусрава 

Защита диссертации состоится «18» апреля 2026 года в 10-00 

на заседании диссертационного совета 6Д.КОА-088 при 

Дангаринском государственном университете (адрес: Хатлонская 

область, Дангаринский район, улица Центральная, 25, зал Ученого 

совета университета).  

             С диссертацией можно ознакомиться в центральной 

библиотеке ДГУ (Хатлонская область, Дангаринский район, улица 

центральная, 25) и на сайте www.dsu.tj. 

 Автореферат разослан «_____» ______________ 2026 

 

Ученый секретарь  

диссертационного  

совета, к.ф.н.                             Шаробова М.К. 



34 

 

ВВЕДЕНИЕ 

Актуальность темы исследования. Невзирая на то, что в 

таджикском литературоведении о литературной и культурной жизни 

периода конца XVIII - начала XIX веков и ряда ее представителей, 

осуществлены  множество научно-исследовательских работ, еще 

можно констатировать, что на указанном историческом отрезке  в 

Мавераннахре жили и занимались творческой деятельностью 

множество поэтов, которые  по ныне остаются  неисследованными и 

конечно же данный вопрос требует отдельного изучения. Ибо 

решение упомянутого вопроса прольет свет на большую часть 

проблем  литературы указанного периода. Обращает особого 

внимания и тот факт, что поэты, жившие в данный исторический 

период, в основном принадлежали к средним социальным слоям, 

поэзия которых считается отражением жизни именно этих слоев 

населения. 

Более глубокое изучение таджикской литературы второй 

половины XVIII и начала XIX веков и особенно представителей 

литературного круга Истаравшана со стороны отечественных и 

зарубежных исследователей началось с 60-х годах XX века. По 

данным исследователей, в этот период наряду с другими 

литературными кругами, такими как Бухара, Коканд, Хорезм, Хива, 

которые считались самыми влиятельными городами и центрами 

культуры, несмотря на несоответствие времени, литературные круги 

действовали и в других прилегающих регионах, таких как 

Истаравшана, где собирались известные писатели и поэты и развивали 

своё творчество. Ярким свидетельствомявляется появление на 

территории города Истаравшан многочисленных трактатов, диванов и 

письменных произведений, свидетельствующих о развитии 

литературы на этой территории.  

Значительная часть таджикских исторических источников 

свидетельствует о существенном вкладе деятелей науки, литературы и 

ремесленников Истаравшана в становление цивилизации в условиях 

противоречивого исторического периода таджикского народа. В связи 

с этим учёные стремились уделять больше внимания литературным 

кругам и творчеству поэтов этого исторического периода 

Истаравшана. 

Тем не менее, наблюдения и последующий анализ выявили, что 

этот интерес ещё не установлен на должной основе, так как большая 

часть исследований по этому вопросу проводилась в общем и в 



35 

 

основном в рамках истории, культуры и искусства крупнейших 

городов и прилегающих провинций. Те исследования, которые 

непосредственно посвящены культурной атмосфере и литературным 

кругам Истаравшана, ещё не представляют подлинной реальности. В 

частности, не получили должного научного анализа жизнь и 

творчество одного из ведущих представителей литературных кругов 

этого периода - Мирзы Сиддык Фано. Хотя биография и содержание 

стихов поэта считаются своеобразным обобщением произведений 

художественного творчества и отражением социальных проблем 

рассматриваемого периода. Всестороннее исследование 

литературного творческого круга Истаравшана второй половины 

XVIII -начала XIX веков считается одним из важнейших вопросов 

современной литературной науки, поскольку таджикская литература в 

этот период истории была также её продолжателем и защитницей 

традиций прошлого. 

Степень изученности темы исследования. В исследовании 

прогрессивных тенденций, выявлении неясных сторон истории 

литературы, особенно народной тенденции литературы второй 

половины XVIII и начала XIX веков, литературной жизни 

Мавераннахра, а также жизнедеятельности и творчества некоторых 

представителей литературного круга Истаравшана внесли свой вклад 

отечественные и зарубежные исследователи. 

В частности, в представлении литературного круга Истаравшана 

значимое место занимает произведение Садриддина Айни «Образцы 

таджикской литературы». Как первый источник современной 

таджикской литературоведческой науки, эта антология даёт 

представление о представителях литературы второй половины XVIII и 

начала XIX веков Истаравшана, таких как Саидгази Нола, 

Комилходжа Накхат, Алимходжа Хатифи, Ибрагим Махдуми Хойф, 

Султанхан Адо[1, c. 11].. 

Литературовед Х. Мирзозода в книге «Материалы из истории 

таджикской литературы», акцентируя внимание на место рождения 

поэтов, упоминает Фазли Намангони, а также называет имена 

нескольких поэтов Ура-Тюбе, в том числе: Нолу, Хиджрата, Дабира, 

Хатифи и Хоифа. В заключении данного вопроса диссертант отмечает, 

что в этот период в Ура-Тюбе было много поэтов [9, c. 34]. 

Продолжение такого общего научного анализа можно 

наблюдать практически во всех исследованиях и особенно в 

учебниках, которые разрабатывались и издавались для студентов. 



36 

 

Например, в 1988 году был издан учебник «Таджикская литература 

(XVI-XIX вв. и начала XX вв.)» для высших учебных заведений, 

написанный Р. Хадизаде, У. Каримовым и С. Саъдиевым, в котором 

среди известных поэтов этого периода упоминается имя Мирзы 

Сиддык Фано [21, c. 235-253].. К сожалению, кроме упоминания имён 

поэтов Ура-Тюбе и, в частности, имени поэта Мирзы Сиддык Фано, 

других сведений о поэзии этого круга в этом учебнике не 

наблюдается. О Мирзе Сиддыке Фано, в частности, говорилось в 

нескольких местах данной книги, в том числе о его создании рубаи, 

газелей, загадок, произведений на узбекском языке, а также об опыте 

следования Бедиля [21, c. 245] по стопам других своих сподвижников, 

но не более. 

Однако стоит отметить, что один из авторов этого труда, Усмон 

Каримов, в своём исследовании, опубликованном в 1974 году под 

названием «Таджикская литература второй половины XVIII века и 

начала XIX века», в подразделе «Двуязычная литература» [5, c. 72-78] 

три раза упоминает Мирзу Сиддык Фано, и в качестве примеров его 

поэзии приводит два бейта из одной его узбекской газели и один бейт 

из таджикского стиха [5, c. 74-75]. Следует также отметить, что 

исследователь упоминает имя поэта как «Фано», «Фанои Уротеппаги» 

и «Фанои Истаравшани». Что касается имени Мирзо Садык, то оно 

относится к Мирзо Садыку Мунши, и в произведении широко 

использованы произведения этого поэта. 

В 1955 году историк А. Мухторов опубликовал статью о Мирзе 

Сиддык Фано, в которой впервые было установлено наличие у поэта 

дивана стихотворений и приведено девять загадок в качестве 

иллюстраций из этого собрания [10, c. 2]. Год спустя эти загадки 

(чистаны) были включены в сборник «Загадки» («Чистонҳо»), 

подготовленный таджикскими фольклористами Р. Амоновым и Я. 

Калонтаровым, и изданы с соответствующими научными 

комментариями [3]. А. Мухторов продолжил исследования истории и 

культуры Истаравшана, и в своей монографии 1964 года 

«Исторические очерки об Истаравшане XIX века» он вновь упомянул 

Мирзу Сиддык Фано, указав на существованиедвух экземпляров его 

рукописей в фондах Института востоковедения НАНТ [11, c. 95-96]. 

А. Мухторов также является автором работы «Дилшод и её 

статус в истории общественной мысли таджикского народа XIX и 

начала XX веков», где затрагиваются многочисленные аспекты 

истории и культуры рассматриваемого периода, что в определённой 



37 

 

степени способствовало анализу основной проблематики настоящего 

исследования[12, c. 88]. 

В 1960 году С. Султонов опубликовал в газете «Маориф ва 

маданият» статью под заголовком «Нодими Истаравшани», в которой 

представил обширные сведения о литературной жизни Истаравшана, 

описал жизненный путь и ценные газели поэта. Данная публикация 

отличалась относительно конкретной и полной информацией о 

литературной среде этого региона. Её научная ценность заключается в 

упоминании ряда поэтов Истаравшана второй половины XVIII - 

начала XIX веков, таких как Ходжа Убайдулла Салик, Хаджи 

Мухаммед Шахди, Саидгази Нола, Нояб и Мухтасиб, которые 

являлись последователями Хафиза Ширази[14, c. 4]. В 1967 году 

упомянутый автор обнародовал новые стихотворения поэтов 

литературного круга Истаравшана в газете «Тоҷикистони советӣ» 

(«Советский Таджикистан»), назвав при этом имена: Возехи, Солик, 

Нола, Моил, Надим, Фано и Назми[15, c. 3]. С. Султонов продолжил 

свои изыскания в этой области в статьях «Як симои номашҳур» [17, c. 

2] и «Нодим и литературная среда Истаравшана во второй половине 

XVIII - начале XIX веков»[15, c. 3], материалы которых впоследствии 

были представлены в первом и втором томах Таджикской советской 

энциклопедии, в частности, сведения о трудах Дабира, Фано, Мирзы 

Шарифа и Дилшоди Барно. Помимо этого, в своём диссертационном 

исследовании «Надим и литературная среда Истаравшана во второй 

половине XVIII - начале XIX века» С. Султонов не только 

охарактеризовал жизнь, творчество и поэтическую позицию Надима в 

литературе того периода, но и в целом предоставил ценные данные о 

литературном сообществе Истаравшана. Таджикский литературовед 

С. Амиркулов в работе «Таджикская литература в первой половине 

XIX века» проанализировал общественно-историческую ситуацию 

данного периода, а также стихотворения политического и социального 

содержания, написанные некоторыми поэтами, включая Надима 

Истаравшани [2, c. 16]. 

Как уже было указано, несмотря на активное использование 

авторами фундаментальных трудов по истории таджикской и 

персидской литературы, а также отдельными исследователями, 

значительного объёма сведений о литературном процессе указанного 

периода, вопросам истории, биографии, творческого наследия, 

деятельности, мастерства и специфики содержания произведений 

отдельных поэтов того времени уделялось недостаточное внимание. В 



38 

 

частности, в отношении Мирзы Сиддык Фано, чьи стихотворения 

рассматриваются как эталонные образцы литературы данного 

исторического периода, отсутствуют комплексные исследования, за 

исключением разрозненных заметок и статей. Следовательно, 

изучение и всесторонний анализ биографии, идейного содержания 

стихотворений, пословиц и литературных произведений Мирзы 

Сиддык Фано остаются одной из наиболее актуальных и 

востребованных задач для современного таджикского 

литературоведения. Исследование проблематики, связанной с 

представителями литературного сообщества Истаравшана в 

указанный исторический период, способствует более глубокому 

пониманию процесса развития общей культуры и литературы 

Мавераннахра, обладавших своими уникальными характеристиками. 

Связь исследования с программами (пректами) и научными 

темами. 

Диссертационная работа выполнена в рамках плана научно-

исследовательских работ отдела истории литературы Института языка 

и литературы имени А. Рудаки Национальной академии наук 

Таджикистана. Её тематика соответствует направлению 

«Исследование и разработка биографий и литературной деятельности 

поэтов таджикской литературы второй половины XVIII и первой 

половины XIX веков». 

ОБЩЕЕ ОПИСАНИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ 

Цель исследования. Основной целью исследования является 

всестороннее изучение политико-социальных тенденций и ключевых 

особенностей таджикской литературы в литературном круге 

Истаравшана второй половины XVIII - начала XIX веков. В частности, 

работа сосредоточена на исследовании способов формирования 

поэтических форм, влияния таджикско-персидской поэзии на 

творчество местных авторов, преемственности традиций таджикской 

классической поэзии, включая феномен зуллисонайн (двуязычия), 

подражание стилю Бедиля, а также поэтике писателей этого 

литературного сообщества, с особым акцентом на творчество одного 

из его ведущих представителей - Мирзы Сиддыка Фано. 

Задачи исследования. Для достижения поставленной цели 

диссертационная работа ставит перед собой следующие основные 

задачи: 

− анализ политической, социальной и литературной ситуации в 

Мавераннахре во второй половине XVIII и первой половине 



39 

 

XIX веков на основе данных исторических и 

литературоведческих источников; 

− выявление наиболее значимых особенностей таджикской 

литературы в указанный исторический период; 

− обзор состояния литературного круга Истаравшана в 

исторической ретроспективе; 

− демонстрация методов и форм продолжения традиций 

классической персидско-таджикской поэзии в литературном 

круге Истаравшана; 

− анализ социальной направленности и её причин в поэзии 

истаравшанских поэтов второй половины XVIII и первой 

половины XIX веков; 

− обзор литературной деятельности Мирзы Сиддык Фано и 

определение его статуса и положения в литературе данного 

периода; 

− анализ и исследование тематического и идейного содержания 

поэзии Мирзы Сиддык Фано; 

− определение художественных явлений, стиля и средств 

выражения в творчестве поэта; 

− рассмотрение содержания и жизненного контекста в загадках 

Мирзы Сиддык Фано; 

− обсуждение вопросов текстологии дивана Мирзы Сиддык 

Фано и обоснование необходимости создания научно-

критического текста дивана. 

Объект исследования. Объектом исследования является 

литературный круг Истаравшана второй половины XVIII и первой 

половины XIX веков и ряд его представителей, демонстрируемый на 

примере литературного наследия одного из ключевых деятелей - 

Мирзы Сиддык Фано. 

Тема (предмет) исследования. Темой исследования выступает 

биография и творчество Мирзы Сиддык Фано как поэта, а также его 

статус в литературном круге Истаравшана в обозначенный период. 

Направление исследования связано с историей литературы и 

литературной культурой, где жизнь и литературная деятельность 

Мирзы Сиддык Фано стали центральным объектом научного анализа, 

позволяющего получить информацию о литературном статусе 

истаравшанского литературного сообщества в целом. 

Теоретические основы исследования. Теоретические основы 

данного исследования базируются на достижениях зарубежных и 



40 

 

отечественных ученых, в частности, на трудах и статьях Е. Э. 

Бертельса, Э. Г. Брауна, И. С. Брагинского, В. В. Митрофановой, С. 

Айни, Н. Маъсуми, Р. Хадизаде, А. Мирзоева, У. Каримова, Х. 

Мирзозода, С. Саъдиева, Р. Амонова, С. Амиркулова, З. Ахророва, А. 

Хабибова, С. Султонова, А. Насриддина, Э. Шодиева, Н. 

Охунджоновой, З.С. Абдулазизовой и других исследователей.  

Методологические основы исследования включают применение 

различных подходов литературоведческой науки. Среди них: методы 

и приёмы сравнительно-исторического исследования, принципы 

объективного анализа литературного материала, изучение жанровой 

структуры и систематический метод анализа. Последний метод 

способствует выявлению правильной формы и смысла поэтических 

фраз, композиций, а также терминов теории литературы, результаты 

которых сыграли важную роль в развитии новых категорий 

теоретической и прикладной литературы. 

Источник исследования. В качестве основного источника 

исследования использовался рукописный диван Мирзы Сиддык 

Фано[18, в. 35б -36в]. Дополнительно привлекались исторические и 

литературные произведения, такие как «Мират-ул-хаёл» Мирзы 

Абдуазима Сами[13, в. 23б],  «Мунтахаб-ут-таварих» Ходжи 

Мухаммеда Хакимхана[19, в. 15а], «Тухфат-ул-ахбоб» Кари 

Рахматулло Вазеха [4], «Тазкират-уш-шуаро» Мирсиддыкхана 

Хашмата [20], «Образцы таджикской литературы» Садриддина Айни 

[1], а также сборники поэтов, литературные труды и ряд научных 

исследований, относящихся к рассматриваемому периоду литературы. 

Полный перечень источников представлен в разделе библиографии. 

Научная новизна исследования. Данная диссертационная 

работа представляет собой первое детальное исследование, в котором 

всесторонне проанализированы и конкретизированы биографические 

данные, деятельность, литературное наследие, содержание, язык и 

стиль, способы использования художественных приёмов, а также 

эволюция традиций таджикской классической поэзии на примере 

многогранного творчества Мирзы Сиддык Фано, одного из 

представителей литературного круга Истаравшана. Впервые 

комплексно изучены такие аспекты его поэзии, как использование 

формы зуллисонайн, влияние индийского стиля, применение загадок, а 

также его социально-политическая роль. 

В результате анализа рукописного варианта дивана поэта было 

установлено, что в произведениях Мирзы Сиддыка Фано наряду с его 



41 

 

газелями, важное место занимают стихи, написанные на таджикском и 

узбекском языках, наполненные глубоким жизненным содержанием. 

Основные положения, выносимые на защиту. На защиту 

выносятся следующие основные положения: 

− Литературный круг Истаравшана во второй половине XVIII и 

первой половине XIX веков, объединявший более 86 поэтов, 

не только продолжил лучшие традиции персидской и 

таджикской литературы, но и развил самобытные 

художественные и тематические особенности. Среди 

литературных разновидностей персидско-таджикской поэзии 

жанры газели, мухаммаса, рубаи и, в особенности, чистана 

(загадки) получили дальнейшее развитие в рассматриваемый 

период, приобретая при этом своеобразные художественные 

черты; 

− Следование  стилю Бедил являлось одной из характерных 

особенностей литературного круга Истаравшана; двуязычие 

распространённая традиция персидско-таджикской 

литературы, активно развивавшаяся и в литературном круге 

Истаравшана; 

− Поэзия Мирзы Сиддыка Фано, созданная на двух языках, 

насыщена романтическими и социальными темами, 

описаниями природных ландшафтов, а также отражает нравы 

и этические нормы, при этом в ней искусно используются 

разнообразные художественные приёмы. В творчестве поэта 

нашли воплощение важнейшие поэтические традиции 

классической персидско-таджикской поэзии, проявляется 

приверженность к классическому стилю литературной речи, 

проводятся художественные эксперименты в рамках 

различных поэтических форм, с особой выразительностью 

воспринимается стиль Бедиля, и умело применяются 

художественные выражения; 

− Язык и способ изложения Мирзы Сиддыка Фано 

демонстрируют тесную связь с народным творчеством, и 

влияние фольклора явно прослеживается в его произведениях. 

Экземпляры дивана Мирзы Сиддыка Фано и других 

представителей литературы данного периода, хранящиеся в 

отечественных и зарубежных библиотеках, предоставляют 

ценную основу для исследования вопросов копирайтинга и 



42 

 

текстологии стихов, а также для разработки критических 

научных изданий их диванов. 

Теоретическая и практическая ценность диссертации. 

Представленная диссертация рассматривает ключевые теоретические 

вопросы литературоведения, проблемы преемственности традиций 

персидской классической поэзии, включая феномен зуллисонайн 

(двуязычия), приверженность к стилю Бедиля, развитие жанров 

персидской поэзии, в частности чистанов (загадок), а также вопросы 

социализации поэзии в творчестве авторов литературного круга 

Истаравшана, с особым вниманием к поэтическому наследию Мирзы 

Сиддыка Фано. 

Исследование и всесторонний анализ поэтики и 

художественного мастерства Мирзы Сиддыка Фано имеют 

существенное значение для изучения теории и истории таджикской 

литературы, понимания особенностей литературного круга 

Истаравшана и определения статуса поэта. Диссертация также 

представляет ценность для будущих исследований в области истории 

и теории литературы, а также для осмысления закономерностей 

творческого процесса и мастерства автора. 

Теоретические выводы, полученные в ходе диссертационного 

исследования, могут быть использованы при разработке учебников и 

методических пособий по литературе. 

Степень достоверности результатов исследования 

выражается в том, что данный вопрос обеспечен теоретическим и 

практическим научным анализом и обзором, а также основан на 

конкретных пунктах, многогранном аналитическом материале в 

соответствии со структурой, целями и задачами исследования. 

Следует отметить, что при рассмотрении и решении всеобъемлющих 

и центральных вопросов диссертации использовались различные 

подходы литературоведения, такие как методы и приемы, стили и 

подходы сравнительно-исторического исследования, методы 

объективного взгляда на литературный материал, структура жанра и 

методы комплексного анализа, способствующие поиску обоснованной 

формы, правильного смысла ряда поэтических фраз и композиций, а 

также ряд терминов литературоведения, результаты которых послужат 

для дальнейшего развития новых вопросов теоретического и 

практического литературоведения, текстологии и познания различных 

аспектов литературоведения. Соответствие темы диссертации 

паспорту научной специальности. Тема диссертации «Мирза 



43 

 

Сиддык Фано и литературный круг Истаравшана во второй половине 

XVIII века и в первой половине XIX века» полностью соответствует 

паспорту специальности 10.01.01– Литератураведение (6.2.15.–

Таджикская литература, литературные связы) для соискания учёной 

степени кандидата филологических наук. 

Личный вклад соискателя учёной степени в исследование. 

Изучение и анализ темы диссертации являются результатом личной 

научной деятельности автора. Его вклад включает сбор, исследование 

и критический анализ научно-литературных материалов о творчестве 

одного из наименее изученных писателей литературного круга 

Истаравшана - Мирзы Сиддыка Фано. На основе полученных 

конкретных доказательств определены его биография, статус и место 

в персидско-таджикской литературе второй половины XVIII и начала 

XIX веков. 

Апробация и внедрение результатов исследования. Наиболее 

значимые положения диссертации были представлены в виде 

докладов на научных семинарах кафедры (2021 г.), университетских 

научно-теоретических конференциях (2021 г.), а также на 

республиканских (2024 г.) и международных (2024 г.) конференциях. 

Публикация научных трудов по теме диссертации. По теме 

диссертации опубликовано 13 статей автора в научных сборниках, а 

также по материалам докладов на университетских, республиканских 

и международных научно-теоретических конференциях. Из них 6 

статей автора изданы в журналах, рекомендованных Высшей 

аттестационной комиссией при Президенте Республики Таджикистан 

и Высшей аттестационной комиссией Министерства образования и 

науки Российской Федерации. 

Структура и объем диссертации. Диссертация состоит из 

введения, 3 глав, 10 разделов, 5 подразделов, заключения, списка 

литературы, рекомендаций по практическому применению 

результатов исследования и публикаций научных трудов по теме 

диссертации. Общий объём работы составляет 173 страницы 

компьютерного набора. 

 

ОСНОВНАЯ ЧАСТЬ ИССЛЕДОВАНИЯ 

Во введении диссертации обоснованы актуальность и степень 

изученности выбранной темы, проанализирована связь исследования с 

существующими научными программами и проектами, а также 

сформулированы цель, задачи и объект исследования. В рамках 



44 

 

общего описания диссертации аргументируются все ключевые 

аспекты работы: от цели, задач, объекта и предмета до этапов 

проведения, теоретических основ, методологии и научной новизны. 

Подробно излагаются теоретическая и практическая значимость 

исследования, подтверждается степень достоверности полученных 

результатов, представляются положения, выносимые на защиту, и 

описывается личный вклад соискателя.  

Первая глава диссертации посвящена всестороннему анализу 

материалов и источников, отражающих политическую, 

социальную и культурную обстановку в Мавераннахре во второй 

половине XVIII и первой половине XIX веков. Структурно глава 

состоит из трёх разделов.   

Первый раздел первой главы озаглавлен «Политическая и 

социальная ситуация в Мавераннахре во второй половине XVIII и 

первой половине XIX веков». В нём проводится анализ взаимосвязи 

между историческими и литературными событиями в Мавераннахре, 

обусловленной глубокими политическими и социальными 

изменениями. Подчёркивается, что эти преобразования оказали 

значительное влияние на общее состояние культурной среды региона, 

в особенности на литературное развитие и другие сферы творческой 

деятельности общества.  

Основываясь на анализе доступных исторических и 

литературных источников, автор диссертации выделил и подкрепил 

конкретными примерами следующие объективные препятствия, с 

которыми столкнулся Мавераннахр в рассматриваемый период: 

- прекращение функционирования караванных путей и 

закрытие «Великого Шёлкового пути». По мнению экспертов, с 

20-х годов XVI века, в результате великих географических 

открытий и освоения морских торговых маршрутов между 

западным и восточным континентами, «Великий Шёлковый 

путь», который традиционно связывал Китайские города 

(Ланьчжоу, Увэй, Дуньхуан, Турфан, Куча) с крупными 

центрами Ближнего и Среднего Востока, а также с 

европейскими странами, включая Венецию, постепенно утратил 

своё значение и прекратил активное существование [6, c. 3-4]. 

- межплеменные конфликты и борьба за власть. Регион 

был охвачен междоусобными конфликтами тюркских племён, в 

том числе мангытов, оспаривавших территории. Непрерывные 



45 

 

войны, убийства и кровопролития за трон, а также неуёмное 

стремление к власти и беспрецедентные нападения турецких 

султанов друг на друга и на соседние земли привели к 

разрушению и опустошению территории; 
- период дестабилизации при султане Абульфайзхане 

Аштархани (1711–1747). Правление султана, известного своей 

склонностью к праздности и пьянству, а также его окружения, 

способствовало стремлению к независимости таких областей, как 

Фергана, Балх, Бадахшан, Гиссар и Шахрисабз; 

- вторжение Надир-шаха Афшара (1688–1747) в Мавераннахр, 

оккупация Бухары и её последствия. Эти события имели глубокие 

негативные последствия, включая принудительное переселение 

сорока тысяч бухарцев в Иран в качестве «Ок уйлян», междоусобицы 

и месть Рахимхана и Абульфайзхана, а также вовлечение 

некомпетентных представителей мангытов в государственное 

управление при Амире Данииле [23, c. в.166а]. 

В заключение диссертант подчёркивает, что, несмотря на все 

эти междоусобные конфликты и внешние вторжения, поэты и 

историки того времени, благодаря своим духовным ценностям и 

остроте наблюдений, смогли чётко отразить социальную и 

политическую ситуацию в своих исторических и художественных 

произведениях. 

Второй раздел первой главы диссертационной работы, 

озаглавленный «Культура и ремесла во второй половине XVIII века и 

первой половине XIX века», содержит научный анализ двух 

взаимосвязанных процессов в культурной и художественной жизни 

того времени. Первый процесс демонстрирует упадок традиционных 

ремёсел и аспектов аутентичной культуры, обусловленный сложной 

политической и социально-экономической ситуацией.  

Анализируя культурную ситуацию выбранного периода, 

диссертант подчёркивает её актуальность и необходимость в 

контексте исследования. Понимание данной ситуации позволяет 

раскрыть литературную атмосферу духовной жизни в литературных 

кругах Истаравшана, проследить традиции визуализации и 

художественного творчества, выявить особенности создания и 

иллюстрирования поэзии и прозы, а также представить выдающихся 

деятелей литературы этого сообщества, с особым акцентом на 

творчество поэта Фано. 



46 

 

В этом разделе упоминаются такие значимые исторические 

произведения, как «Таърихи Рахимхони» Мухаммада Вафо 

Карминаги, «Гулшан-ул-мулук» Мухаммеда Якуба и «Мунтахаб-ут-

таварих» Ходжи Мухаммеда Хакимхана. Эти труды, с одной стороны, 

являются продолжением историографической культуры региона, а с 

другой - содержат ценные материалы о исторических событиях того 

времени, а также о культурных и художественных аспектах жизни 

общества. 

Особое внимание автор диссертации уделяет роли таджикского 

языка, которыйявлялся одним из факторов, способствовавших 

поддержанию и развитию культуры и искусства в этот сложный 

период [24]. Население большинства городов Мавераннахра в 

рассматриваемый исторический период активно использовало 

таджикский язык, и обучение в школах также велось на таджикском 

языке. 

Несмотря на все сложности, в этот период продолжали 

развиваться такие искусства и ремёсла, как каллиграфия, живопись, 

кузнечное дело, ювелирное дело, рукоделие, изготовление бытовых 

изделий, луков, гончарное дело и многие другие направления, 

достигая значительных успехов. Таджикское народное искусство 

также продемонстрировало определённые художественные 

достижения. Например, активно действовали два вида театральных 

представлений: уличные представления клоунов и циркачей и 

кукольный театр. Посредством этих шоу актёры высмеивали 

недостатки государства и общества. Кроме того, среди простого 

народа было широко распространено использование музыкальных 

инструментов, таких как флейта, труба, танбур, дутар, сетар, гижак, 

дойра и танора, а певцы и музыканты демонстрировали своё 

мастерство публике на праздниках и свадьбах. По мнению 

исследователей, музыкальный жанр «Шашмаком» к этому времени 

уже сформировался в художественной среде Бухары. 

Опираясь на исследования историков и искусствоведов, в 

диссертации был проведён комплексный анализ как деградации, так и 

развития различных ремёсел, включая строительство и архитектуру, 

ювелирное дело, обработка меди, гончарное дело, градостроительство 

и сельское хозяйство. 

Третий раздел первой главы диссертации - «Литературные 

круги Мавераннахра и основные особенности таджикской литературы 

второй половины XVIII и первой половины XIX веков» - посвящён 



47 

 

анализу состояния важнейшего аспекта национальной культуры и её 

литературы. В этот период на всей территории Средней Азии, в связи 

с политическими событиями и сложившейся экономической 

ситуацией, постоянно ощущался культурный застой, однако, несмотря 

на это, ситуация в сфере культурной жизни, особенно в области 

создания поэзии и формирования деятельности литературных кругов в 

различных регионах, оставалась весьма значительной. 

Согласно доступным источникам, в середине XVIII века в 

Мавераннахре наблюдается творчество нескольких видных писателей, 

таких как Дарди Бадахшани, Муҳаммедсолех Хусрав, Шахид Бухорои 

и Музхаб Бухорои. Однако из-за политических потрясений их ценное 

наследие, которое служило своего рода хроникой событий того 

времени, было в основном утрачено, и до наших дней сохранилась 

лишь небольшая его часть. 

В данном разделе диссертации упоминается, что в 

Мавераннахре со времён правления эмира Данияла (70-е годы XVIII 

века) были созданы определённые предпосылки для развития 

культуры и литературы. На литературную арену вышли такие 

выдающиеся представители, как Мирза Саддики Мунши, Кане 

Насафи, Шейда Худжанди, Носех Хатлони, Хиджри Дарвази, Хабаи 

Дарвази и другие. Впоследствии, в 80-90-е годы и в середине XIX 

века, литературная плеяда пополнилась рядом современных поэтов, 

среди которых Ариф Бухараи, Шавки Каттакургани, Джунайдулла 

Хазык, Хасрат Гиссари, Пари Гисари, Ансаб Бухараи, Надим 

Истаравшани, Мирза Сиддык Фано, Узлат Косани, Гулхани Гарми, 

Нозил Худжанди, Махзун Самарканди, Музтар Косани, Султанхан 

Адо, Макнуна и другие. 

Согласно источникам, в этот исторический период в 

литературных кругах Мавераннахра, включая Бухарский эмират, 

Кокандское ханство и частично Хорезм, проживало более 170 

представителей литературы и искусства (поэты и писатели). 

Анализируя литературно-художественные образцы поэтов 

различных кругов Мавераннахра, диссертант сформулировал 

несколько существенных выводов, которые послужили основой для 

анализа основной темы диссертационной работы: 

1. Создание обособленных литературных кружков 

способствовало развитию культуры и литературы не только при 

дворах правителей и государственных деятелей, но и в медресе и 

библиотеках. 



48 

 

2. Возникновение литературных состязаний в форме ответов на 

стихи, переплетений и газелей друг друга привело к развитию 

таджикской поэзии, обогатив её новой лексикой и идеями. 

3. Благодаря анализу и наблюдению автора диссертации стало 

очевидным, что поэзия самобытных писателей этого периода 

отличается особой тонкостью, красноречием и изяществом. 

4. Выяснилось, что во всех литературных кругах и 

объединениях стихи и произведения создавались на таджикском 

языке. В частности, в Хорезмском литературном круге поэты активно 

писали на таджикском языке, а перевод художественных и научных 

произведений с таджикского языка на узбекский рассматривался как 

положительное явление этого круга.  

5. Вследствие удалённости от придворной среды и 

непосредственной близости к жизни простого народа, основная часть 

поэтов всё больше и больше отражала в своих стихах 

неблагоприятные условия жизни и бедственное положение людей в 

городах и сёлах. Таким образом, литература всё более приближалась к 

уровню жизни, уровню знаний, диапазону мышления и 

художественному вкусу низших слоёв общества. 

6. В этот период один из популярных жанров устного народного 

творчества - чистан (загадка) - превращается в популярный 

литературный жанр. Например, анализ дивана Мирзы Сиддык Фано 

показал, что он считается одним из первых поэтов в истории 

таджикской литературы, который выделил отдельную главу, 

посвящённую жанру чистана (загадки), в своём диване стихов. 

Вторая глава диссертационного исследования, озаглавленная 

«Литературный круг Истаравшана во второй половине XVIII и начале 

XIX веков», состоит из двух разделов. 

Первый раздел второй главы посвящён вопросу «Степень 

изученности литературного круга Истаравшана во второй половине 

XVIII и начале XIX веков». Его цель - проанализировать достигнутые 

успехи и выявить недостатки в исследовании данной проблематики. 

Комплексное рассмотрение вопроса позволило определить 

направление и структуру анализа основной темы работы. 

В этом разделе подчёркивается древний статус города 

Истаравшана и отмечается отсутствие до 80-х годов прошлого века 

исчерпывающего историографического источника, посвящённого 

деятельности литературного круга Истаравшана во второй половине 

XVIII и начале XIX веков. Однако подчёркивается, что до появления 



49 

 

современных литературоведческих трудов и исторических 

исследований уже существовали заметки о процессе формирования и 

укрепления таджикской литературы в литературном круге 

Истаравшана,  в частности в анталогиях Кари Рахматуллаха, Афзала 

Махдума Пирмасти, Хаджи Абдулазима Сами, Мирсиддыкхана 

Хашмата, Хаджи Негматулло Мухтарама и ряде научных трактатов, 

относящихся к этому периоду литературы. Кроме того, в «Мунтахаб-

ут-таварих» Мухаммеда Хаджи Хакимхана представлены эпизоды из 

жизни некоторых поэтов того времени и подробности родословной 

Хаджи Юсуфа Вазихи, отца Ходжи Мусы [19, в. 15а]. 

Среди современных таджикских исследователей Н. Масуми 

упоминал о кокандской литературной жизни и творчестве Хусейна 

Даниша, Мирзы Садыка Мунши, Джунайдуллаха Хазика, Мухаммада 

Махмура и Мадани Понгази. Исследователь предпринял попытку 

определить статус Кокандского, Бухарского и Хивинского 

литературных кругов на основе доступных источников [7, c. 96]. 

В работе упоминаются имена многих других учёных, изучавших 

данный вопрос. Особое внимание уделяется трудам С. Айни, А. 

Мирзоева, Х. Мирзозода, Н. Маъсуми, У. Каримова, Н. Сайфиева, С. 

Султонова, таджикского историка А. Мухторова, узбекского 

литературоведа А. А. Каюмова и двуязычного литературного 

исследователя Э. Шадиева. На основе анализа имеющегося материала 

и его сопоставления, автор диссертации выделяет несколько 

особенностей литературы этого периода, которые были 

проанализированы в диссертации на конкретных примерах, и ниже 

приводятся их основные выводы:1) Усиление двуязычного или 

зуллисонайного процесса в литературе; 2) Единство взаимного 

смысла между таджикской и узбекской литературами; 3) 

Предотвращение отклонений от национальной литературной 

традиции; 4) Близость содержания стихов поэтов к повседневной 

жизни простых людей; 5) Выраженное проявление социального 

аспекта в лирике; 6) Наряду с поэзией, представители Истаравшана 

глубоко интересовались искусством каллиграфии, живописи и 

чтением. 

Таким образом, данные литературно-исторические источники 

доказывают, что в Истаравшане во второй половине XVIII и первой 

половине XIX веков сформировался обширный литературный круг, 

который по своему литературному богатству, количеству поэтов и 

писателей, а также разнообразию и ценности литературных 



50 

 

произведений считался одним из крупнейших центров в 

Мавераннахре. 

Второй раздел второй главы научного исследования: 

«Влияние индийского стиля и зуллисонайн-двуязычия на поэзию 

поэтов литературного круга Истаравшана второй половины XVIII и 

первой половины XIX веков» рассматривает вопрос о влиянии 

творчества классических поэтов на поэзию представителей этого 

литературного круга. В частности, анализируется влияние на создание 

газелей и мастерство их исполнения по сравнению с произведениями 

предыдущих поэтов. Исследователь здесь высказывает ценные и 

интересные мнения, полагая, что поэты литературного круга 

Истаравшана, наряду с другими представителями литературных 

кругов региона, придерживались стиля Бедиля. 

В книге С. Айни - «Мирзо Абдулкадыр Бедиль» одна глава 

посвящена влиянию творчества Бедиля на поэтов Средней Азии, где 

автор также описывает последователей поэта и называет некоторых 

талантливых авторов рассматриваемого литературного периода. Об 

этом свидетельствуют и работы таких учёных, как А. Мирзоев [1977], 

Р. Ходизода [1967], А. Абибов [1974], У. Каримов [1974], С. Саъдиев 

[1985], С. Амиркулов [2010], А. Сатторзода [1982], С. Султонов 

[2002], А. Насриддин [2019], Б. Хамдам [1997], Н. Нуров [2002] и 

другие, в которых высказаны ценные мысли о литературе и культуре 

данного региона. На основе анализа процесса воздействия и 

подражания стилю Бедиля представителями литературного круга 

Истаравшана, автор диссертационной работы пришёл к следующим 

выводам: 

-  поэты литературного круга Истаравшана не остались в 

стороне от общего процесса подражания стилю Бедиля и активно 

следовали ему; 

 - они часто принимали активное участие в досуговых 

мероприятиях, посвящённых чтению творчества Бедиля; 

- поэты литературного круга Истаравшана выбирали газели из 

дивана Бедиля, каждый из них сочинял вслед за ней свою газель и 

сравнивали её с творчеством других; 

- целью следования индийскому стилю было не только 

выражение запутанных смысловых нюансов, но и сочинение свежих 

образов и слов, основанных на существующих реалиях; 



51 

 

- исходя из количества и содержания газелей Бедиля, одной из 

особенностей этого следования считалось создание реалистических по 

содержанию и близких к мышлению простых людей газелей. 

Диссертация охватывает все особенности творчества поэтов 

литературного круга Истаравшана на конкретных примерах. 

Третья глава диссертационной работыпосвящена 

всестороннему изучению личности и творчества Мирзы Сиддык Фано 

и определению его статуса в литературном круге Истаравшана. Глава 

состоит из четырёх разделов, первый из которых раскрывает 

биографические сведения о поэте. 

Первый раздел третьей главы: «Жизнь Мирзы Сиддык Фано». 

В конце XVIII - начале XIX веков Мирза Сиддык Фано по праву 

считался одним из выдающихся поэтов и интеллектуалов 

литературного круга Истаравшана, оставив после себя ценное 

наследие как могущественный и талантливый автор. Однако 

источники содержат крайне скудную и разрозненную информацию об 

этой личности, особенно о его биографии, которая до сих пор не была 

полностью реконструирована. Ввиду этого, в разделе, посвящённом 

биографии поэта, автор диссертации затронул несколько ключевых 

аспектов, способствующих определению среды его воспитания и 

развития. В частности, для установления моментов и периодов жизни 

поэта была собрана, изучена и проанализирована вся доступная 

информация. Кроме того, автор диссертации использовал и 

проанализировал материалы и поэтические произведения самого 

поэта как важнейший источник для определения его жизненного пути. 

Согласно всем достоверным сведениям и стихам самого поэта, 

известно, что Мирза Сиддык Фано родился приблизительно в 

середине правления Норбута (1768–1798) в Ура-Тюбинской области. 

Из упоминания «афсахулулама» следует, что отец поэта, Тагаймурод, 

был одним из просвещённых людей своего времени. С раннего 

возраста Мирза Сиддык Фано, под непосредственной опекой отца, 

начал обучение религиозным и общеобразовательным наукам, сначала 

в школе, а затем в медресе. В определённый период он завершил 

школьное образование и параллельно изучал естественные науки в 

медресе в самом Ура-Тюбе. Из дивана поэта следует, что наряду с 

изучением арабского языка, истории персидской, таджикской и 

турецкой литератур, он обучался в школе каллиграфии литературного 

круга Истаравшана и достиг уровня мастера [18, в.3а]. После этого 

Мирза Сиддык Фано, предположительно для дальнейшего 



52 

 

совершенствования знаний, некоторое время проживал в Коканде, 

центре тогдашнего ханства. Его прибытие в Коканд, по-видимому, 

относится к периоду правления эмира Умархана (1799–1822), 

поскольку именно в это время возросла слава ханства, и именно тогда 

в его центре собралось множество образованных людей со всей 

Средней Азии. Известность поэта в Коканде соответствует периоду 

после смерти эмира Умархана (1822 г.). 

Мирза Сиддык Фано начал писать стихи позднее, однако его 

поэзия свидетельствует о его выдающемся поэтическом таланте, 

остроумии и глубине мысли. Неизвестно, сколько и как долго Мирза 

Сиддык Фано жил в Коканде, но из двух его поэтических хронограмм 

(одна из которых посвящена смерти Низамуддина Ходжи ибн 

Исхакхана Махдуми Азама (1247/1832 г.), другая - смерти Эшонходжи 

Ахрори (1266/1850 г.) [5, c. 116],  становится ясно, что поэт прожил в 

Коканде до 1266 года хиджры. В последующем жизнь и литературная 

деятельность Мирзы Сиддык Фано продолжились в его родной 

провинции Ура-Тюбе. Судя по всему, поэт вернулся в родной город 

после 65 лет. Поэт составил диван на таджикском языке в 1258/1841 

году, а узбекский диван - в 1259/1842 году. В Ура-Тюбе поэт 

проживал в медресе, в молитвенной комнате, продолжая своё 

творчество и преподавая арабский язык. К сожалению, спустя 

несколько лет поэт покинул этот мир, и точный год его смерти 

неизвестен. Предположительно, он скончался в 50-60-х годах XIX 

века и похоронен на кладбище квартала Намазгах Ура-Тюбинской 

области. Таким образом, в диссертации предпринята первая попытка 

восстановить относительно полную биографию поэта.  

Второй раздел третьей главы: диссертационной работы 

озаглавлен «Творчество Мирзы Сиддык Фано». Его задача - 

определить количество, жанровую принадлежность, тематику и 

содержание произведений поэта с целью установления его статуса в 

литературной среде Истаравшана в частности и в литературе второй 

половины XVIII и первой половины XIX веков в целом. Этот раздел 

разделён на четыре подраздела.  

Первый подраздел второй части третьей главы, «Сведения о 

доступной поэзии поэта», рассматривает и анализирует творчество 

поэта, где автор диссертации отмечает, что его стихи большей частью 

были собраны в его диване, а экземпляр данного дивана хранится под 

номером 468 в Центре рукописей НАНТ[18, c. 36а]. Некоторые 

сведения о поэтических примерах поэта представлены в работе 



53 

 

таджикского исследователя У. Каримова где, наряду с несколькими 

двуязычными поэтами, такими как Махмур, Джунайдулло Хазык, 

Нозил Худжанди, Гулхани, Мадан Понгази, Мухаммадшариф Шавки, 

упоминаются содержание и антифеодальные идеи таджикско-

узбекской поэзии Мирзы Сиддык Фано. Исследователь констатирует, 

что творчество упомянутых поэтов полностью идентично друг другу 

[5, c. 124]. Также, исследователем А. Хабибовым был издан сборник 

таджикских чистанов (загадок) [22, c. 196],среди которых автор 

диссертации обнаружил 26 чистанов Мирзы Сиддык Фано. Также 

исследователь С. Султанов упомянул Мирзу Сиддык Фано в группе 

ведущих поэтов, предоставил сведения о месте рождения, наследии и 

нескольких копиях дивана поэта, а в качестве приложения были 

приведены несколько его газелей [16, c. 66].. 

Автор диссертационной работы, на основе анализа имеющихся 

сведений о творчестве поэта, пришёл к выводу, что в настоящее время 

известно пять письменных версий дивана поэта. Один 

экземплярхранится в Центре письменных наследий и рукописей 

НАНТ под номером 468, а остальные четыре - в фонде рукописей АН 

Республики Узбекистан под номерами 910, 1030, 7015 и 7025. В 

диссертации представлен конкретный анализ формы, размера, способа 

оформления, формы листа, стиля письма и каллиграфии, количества 

таджикских и узбекских стихов, года составления дивана, 

разновидностей и других вопросов, связанных с доступной версией 

дивана поэта. Из описания состава и порядка оригинального издания 

дивана поэта известно, что в нём собрано 1410 стихов таджикской и 

881 стих узбекской поэзии, что в общей сложности составляет 2291 

бейт поэзии Мирзы Сиддыка Фано. Это наследие поэта состоит в 

основном из газелей, мухаммасов, рубаи, китъ, саки-наме и чистанов. 

Второй подраздел второго раздела третьей главы 

диссертации - «Содержание и сущность газелей Мирзы Сиддык Фано» 

посвящён анализу содержания, формы и тематики жанра газели в 

творчестве поэта, поскольку этот жанр занимает в диване поэта 

значительное место как по количеству, так и по качеству по 

сравнению с другими жанрами. 

Будучи одним из наиболее известных поэтов-лириков, Мирза 

Сиддык Фано, прежде всего, последовательно продолжал 

литературные традиции сочинения газелей и подражал таким 

знаменитым поэтам, как Хафиз Ширази, Абдуррахман Джами, 

Алишер Навои и особенно Бедиль Мирзо Абдулкадир. Тем не менее, 



54 

 

наблюдения и анализы подтверждают, что, хотя газели Фано близки 

по тематике и содержанию к газелям Абдуррахмани Джами, по духу и 

эстетическому видению они перекликаются с газелями большинства 

поэтов XVIII века и первой половины XIX века. 

В ходе анализа тематики и содержания газелей поэта было 

установлено, что в большей части этого жанра в основном отражается 

мрачная атмосфера, гнетущее окружение и его непреодолимое 

постоянное давление в форме общих жалоб и обид, тогда как 

конкретные моменты и ясные детали жизни затрагиваются реже. По 

мнению автора диссертации, одним из отличий газелей Мирзы 

Сиддыка Фано от газелей других поэтов является именно этот момент. 

Его лирический субъект находится в большом напряжении из-за горя, 

злодеяний и событий гнетущей среды и тому подобного. То есть поэт, 

изображая романтические вопросы, всё же отражает психику своей 

возлюбленной и всего народа в целом, и отсюда определяется другая 

особенность тематики газелей поэта - народная тенденция. 

Отмечается, что популярность газелей поэта достигается не 

только благодаря отражению состояния народа через лирические 

образы, но и за счёт выбора слов, фраз, ритма, пословиц и поговорок, 

а также их общей жизнерадостности и сильного влияния устного 

народного творчества. В диссертации приводится полный текст 

следующей газели, которая полностью соответствует форме, ритму, 

рифме, содержанию и тематике народной поэзии: 

Зи неши ҳаҷр ҷафоҳо кашидагӣ дилакам,  

Зи нӯши васл даме ночашидагӣ дилакам [18, в. 34б]. 

 (Мое сердце страдает от боли с разлукой с любимой,  

Ни на минуту оно не попробовало сладости встреч)1. 

Ещё одна характерная черта газелей поэта - это когда 

лирический субъект или сам поэт принимает характер борца - борца за 

справедливость. Такой менталитет возникает из-за гнёта и 

невыносимого положения народа. Например, в одной из своих газелей 

поэт, разгневанный действиями несправедливого строя и тиранов, 

заявляет, что жилище такого тирана должно быть разрушено: 

Мурдам аз ҷавру ҷафояш, нест як фарёдрас,  

Бо кӣ арзи худ кунам, аз зулми ин бедод дод!  

Эй Фано, аз ҷаври гардун ҷуз ситам ҳосил нашуд,  

Хонаи бедодгар аз беху бун барбод бод! [18, в. 20а].  

                                                 
1Здесь и далее подстрочный перевод автора диссертации.  



55 

 

 (Умираю от угнетения, никому нет дела до меня,  

Кому пожаловаться об этой несправедливости?  

О Фано, во вселенной вырастает только гнёт,  

Да сгинет дом мученика - тирана!) 

Также образы и выражения, которые придавали 

художественность газелям Мирзы Сиддык Фано, часто имеют прямое 

отношение к творческим слоям общества. В частности, анализ таких 

газелей в диссертации показал, что в них выражены основные понятия 

жизни и деятельности мелких торговцев города и села, садоводов и 

виноградарей, гончаров и архитекторов, а также использованы 

присущие этим социальным слоям фразы, слова и образы. 

Содержание и значение саки-наме поэта, объединённые под 

названием «Сокиномахо», составляют третий 

подразделрассматриваемого раздела. Таджикский литературовед А. 

Мирзоев отмечает, что одной из причин сильного обращения к теме 

вина является суровость и трудности времени [8, c. 28]. Поэт жил в 

суровых условиях, писал стихи и выражал свои обиды через пьянство. 

Это утверждение можно рассматривать в связи с вниманием поэта 

Мирзы Сиддык Фано к сакинаме, поскольку он видит тяжёлое 

давление и невзгоды эпохи, окружающей среды и неравенства 

времени и метафорически обращается к сакинаме, чтобы успокоить 

свой разум. Для лирического субъекта саки — носитель времени, духа 

эпохи и единственный спаситель, дарящий сладкие сны, и никто, 

кроме него, не способен быть его товарищем: 

Биё, соқӣ, кори фалак ҷавру бас,  

Ба ҳоли асирон ту фарёдрас,  

Бидеҳ роҳ, ё рӯҳ, кӣ ҳамдам шавад,  

Надорад чу риндон ба ғайри ту кас [18, в. 54а]. 

          (Приди, виночерпий, мир творит зло и ничего больше!  

Для заключённых ты одна поддержка.  

                      Показывай путь или одушевляй, чтобы стать (мне),                  

          Так как у риндов никого другого нет, кроме тебя.) 

В большинстве обращений поэта в саки-наме лирическим 

предметом является ситуация невзгод эпохи, угнетения пленников 

времени, тяжёлого положения страдающего от  горя народа. В этих 

обращениях были воплощены не только тяжёлые условия гибели и 

уничтожения пленников и угнетателей того времени, но и их 

решительный протест против существующего порядка и 

несправедливости. В этих случаях способ выражения и вообще 



56 

 

поэтические элементы стихов Мирзы Сиддык Фано были показаны 

очень подходящими по уровню знаний, объёму обсуждения, эстетике 

и художественному вкусу простых ремесленников и дехкан. Такое 

диалектическое соответствие формы и содержания определено 

автором диссертации во всех образцах саки-наме поэта. Отмечается, 

что 46 (общее количество) таких стихов поэта созданы с высоким 

литературным поэтическим мастерством. 

Четвёртый подраздел третьего раздела третьей главы 

диссертации «Рубайят Мирзы Сиддык Фано» посвящён анализу 

древнего фольклорного и литературного жанра рубаи в творчестве 

Мирзы Сиддыка Фано. Анализ вопроса показал, что тематика и 

содержание рубаи поэта весьма разнообразны. 

В рубаи поэта, как и в его газелях и саки-наме, лирический 

субъект жалуется на тяготы времени, на невзгоды жестоко сердечного 

и неверного друга, на непонимание людьми добра и знания, на 

уродство и невежество вышестоящих. Он использует общие понятия 

«фалак» (небо, космос), «даҳр» (мир, вселенная), «даврон» (эра, век, 

время) и тому подобное. На самом деле эти жалобы - вовсе не стоны 

человека, покорного своей судьбе, но это возражение, направленное 

против невежества жизни. Например, в следующих строках поэт 

потрясён поступками «высокого неба» и «кареты эпохи» и говорит: 

Фарёд зи дасти фалаки сақфбаланд,  

Парвардаи ӯст, ҳар куҷо ҳунду лаванд.  

Ҳар ҷо ки закитабъ бувад, хор кунад,  

Аз баҳри ғизо боз диҳад заҳру газанд [18, в. 49б]. 

 (Горе от рук в этом мире с высоким потолком,  

Где негодяи и бездельники, все его воспитанники.  

А где мудрый, он всегда унижен,  

Вместо пищи ему даёт яд и болезнь.) 

Из анализа стихов дивана поэта становится ясно, что они очень 

близки народным стихам по стилю выражения, выбору слов, фразам, 

образам, объёму обсуждения и развитию художественного мышления, 

а также по своим психологическим особенностям. Автор диссертации 

детально и конкретно анализирует этот вопрос, предполагая его 

возможную причину, связанную, с одной стороны, с народным 

происхождением этого литературного жанра, с другой - с 

непосредственной близостью поэта к простому народу. 

Ещё один относительно необычный момент, обнаруженный 

автором диссертации в рубаи Мирзы Сиддык Фано, заключается в 



57 

 

том, что поэт иногда, используя метафоры, стремится выйти за рамки 

традиционных слов. Так, в следующей рубаи он не хочет, чтобы рот 

его возлюбленной был похож на бутон, а губы на лепесток цветка. Он 

хочет, чтобы его возлюбленная была более хрупкой, чем всё, что есть 

на свете: 

Аз ғунча бувад даҳонат, эй ҷон нозук,  

В-аз барги гул ин лаби ту чандон нозук.  

Ташбеҳи туро ба гул муносиб набувад,  

Ҳар чиз нозук, на беш аз он нозук [18, в. 51 а]. 

 (Пусть твой рот будет нежнее чем бутон,  

И твои губы нежнее лепестков цветов.  

Нет, твоё подобие не сравнится с цветком,  

Всё, что тонко, ты более тоньше всего.) 

Таким образом, резюмируя содержание и значение рубаи Мирзы 

Сиддык Фано, автор научной диссертации считает их совместимыми с 

газелями и мухаммасами поэта по содержанию и общему грустному 

настроению. 

«Содержание мухаммасов Мирзы Сиддык Фано» - 

заключительный подраздел второй части второй главы 

диссертационной работы. В этом подразделе проанализировано 

количество и содержание мухаммасов поэта и выявлено, что в книге 

Мирзы Сиддык Фано насчитывается 18 мухаммасов, из них 12 

написаны на таджикском языке. Большинство стихотворений Мирзы 

Сиддык Фано в этом жанре не являются непосредственными 

мухаммасами, а написаны на газели других поэтов Доказательством 

этого мнения служит композиция газелей Навои, Назима, Бедиля, 

Зебуннисо, Моила, Закира, Музтара и Солика, созданная Мирзой 

Сиддык Фано, примеры которой представлены и проанализированы в 

диссертационной работе. Автор диссертации в анализе лирических 

мотивов мухаммасов поэта и их лирического субъекта повторяет ту 

же мысль, что была сказана о газелях поэта, то есть судьба 

лирического героя мухаммасов тесно связана с жизнью простого 

народа, угнетённым народом его окружения, и они неотделимы друг 

от друга. Это общность судеб является причиной того, что как 

идейное содержание, так и поэтические элементы большинства 

стихотворений Мирзы Сиддык Фано служат интересам простых 

людей городов и деревень и созданы более на уровне их знаний и в 

пределах их художественного мышления. 



58 

 

Третья часть третьей главы диссертационной работы 

посвящена анализу «Текст и отражение жизненных реальностей в 

чистанах (загадках) Мирзы Сиддык Фано». 

Отмечается, что загадка занимает определённое место среди 

творений поэтов того периода, особенно в творчестве Мирзы Сиддык 

Фано. Автор подчёркивает, что причина этого кроется в приближении 

простых людей к поэтам и в том, что в этот период была создана 

обширная социальная источниковая база для написания таких 

народных жанров, как загадка. В диссертационной работе кратко 

представлена информация о процессе её формирования. Выявлено, 

что диван Мирзы Сиддык Фано содержит 46 чистанов. Из них 31 был 

написан на таджикском языке, а остальные 15 - на узбекском. Из 

таджикских загадок поэта 28 из них были опубликованы во второй 

половине XVIII и начале XIX веков. Из этих загадок 26 были 

включены исследователем А. Хабибовым в сборник «Загадки» 

(«Чистонҳо») как народные загадки. Сопоставление текста дивана 

поэта и сборника «Чистонҳо» показало, что в тексте 14 из упомянутых 

26 чистанов были внесены некоторые изменения, а в тексте 12 из них 

никаких изменений не замечено. Эти различия показаны в 

диссертации на конкретных примерах. В своих чистанах поэт 

обратился к 40 предметам, 151 раз использовал художественные 

приёмы, в том числе 27 сравнений и 124 аллегории и метафоры. 

Отмечено, что в 30 из 40 загадок мысли поэта выражены 

непосредственно в форме вопросов: «Что это за прекрасное» (номера 

1-12, 37), «Что это такое...» (номера 13-17, 40) и только «Что...» 

(номера 18-22), а далее признаки предмета объясняются посредством 

метафор и сравнений. В остальных 10 чистанах мысль начинается в 

виде «Чудесно... я видел» (номера 3-30) и «...видел» (номер 31), а 

далее признаки и характеристики предмета чистана объясняются с 

помощью художественных приёмов. 

Последняя часть третьей главы научной диссертации 

посвящена теме «Новые образы в поэзии Мирзы Сиддык Фано». 

Отмечается, что каждое новое изображение имеет свою основу и 

источник. Автор диссертации отмечает, что в результате укрепления 

связей между государствами Средней Азии и царской Россией, 

политико-дипломатических, торговых отношений и взаимной 

миграции граждан этих двух стран появились новые лирические 

образы в поэзии анализируемого периода. Например, лирический 

субъект Мирзы Сиддык Фано жалуется на плохое поведение «плохого 



59 

 

пьяницы фарангизаде (европейца)», отнявшего у него терпение, 

сердце и религию, и говорит: 

Дилу дин бурд аз ман, сӯхт охир хирмани сабрам,  

Фарангизодаи бадмаст, шарархӯ, барқҷавлон рафт [18, в. 40б]. 

 (Отобрал и сердце и религию - и сжёг моё терпение,  

    Молниеносный, пьяный, озорной - фарангизаде.) 

В диссертации использованы новые понятия и выражения, 

служившие для выражения состояния лирического субъекта или 

состояния самого поэта, такие как: «теғи кофари фаранг», «кофари 

фаранг», «кофари чашм», «кофар кӯзлар», «чашми кофар», «ҳиндуи 

ханҷарбоз», «барқҷавлони фаранг», «яғмои фаранг», «бадмасти 

фаранг», «калисои фаранг», «фарангизода». Эти и подобные примеры 

были специально проанализированы в диссертационной работе. До 

сих пор в таджикской литературе существовал образ «фаранг» и 

«фарангового идола», но он был лишь плодом поэтического 

воображения. Следует отметить, что в этой главе автор диссертации 

также выявил и проанализировал слабые стороны и недостатки стихов 

и части стихов (банд) поэта, что повысило научную ценность главы. 

 

ЗАКЛЮЧЕНИЕ 

Указание и обзор доступных источников, изучение и анализ 

научных сообщений, анализ и исследование данных и источников, 

непосредственно -связанных с основной темой диссертации - 

ситуацией того времени, жизнью и литературным творчеством Мирзы 

Сиддык Фано и его литературной средой - позволили автору 

диссертации прийти к определённым выводам, часть из которых 

перечислены ниже: 

1. Внутренние конфликты и последовательные войны между 

государствами Средней Азии (Бухарским эмиратом, Кокандским и 

Хивинским ханствами) обострили политическую, экономическую, 

социальную и культурную ситуации в регионе, став причиной 

протестов бедняков. Это вынудило местные власти провести 

частичные реформы, которые, хоть и были незначительными и 

направлены на завоевание доверия народа, оказали определённое 

влияние на общество. Данная ситуация также отразилась на 

культурной атмосфере регионов [1-М; 10-М]. 

2. Хотя общая атмосфера была невыносимой, и деятели 

культуры и искусства находились в тяжёлом положении, эта ситуация 

создавала возможность для создания исторических произведений, 



60 

 

которые служили зеркалом событий того периода. Произведения 

«Таърихи Раҳимхонӣ» Мухаммада Вафо Карминаги, «Гулшан-ул-

мулук» Мухаммада Якуба и «Мунтахаб-ут-таварих» Хаджи 

Мухаммеда Хакимхана являются такими трудами, где авторы, как 

непосредственные свидетели событий тех дней, предоставляют 

ценный материал, включающий важные исторические документы [9-

М]. 

3. Независимо от ситуации, древний Истаравшан развивался во 

второй половине XVIII и первой половине XIX веков как центр науки 

и культуры, наряду с другими городами Мавераннахра, и продолжал 

своё развитие. Архитектура и изобразительное искусство были среди 

тех культурных ремёсел, которые продолжали развиваться. 

Художественная литература, особенно поэзия этого времени, 

считалась частью общей культуры народа Мавераннахра, 

развивавшейся с учётом конкретной тематики того времени, и 

являлась результатом двух основных направлений: одно развивалось 

при дворах ханов и эмиров, другое - среди народных масс. Эти два 

направления весьма отличаются друг от друга по идеям и 

содержанию, поскольку придворная литература была радикальной и 

совершенно чуждой массам, но литература ведущего направления 

продолжала лучшие традиции литературы предшествующих столетий 

и особенно запросы литературы второй половины XVII века [9-М]; [3-

М]. 

4. Литературный круг Истаравшана собрал людей науки и 

литературы, а также другие таланты из окрестных областей, воспитав 

таких поэтов и ораторов, как Мухаммад Салех Надим, Комилходжа 

Нахат, Мирза Сиддык Фано, Хусейнходжа Хиджлат, Султанхан Адо, 

Сайидгази Нола [5-М]. 

5. Хотя большинство исследователей таджикской литературы 

XVIII-XIX веков писали о Мирзе Сиддык Фано как о великом и 

известном таланте своего времени, к сожалению, до недавнего 

времени, за исключением некоторых сведений исследователей, полная 

информация о жизни и творчестве этого поэта не была доступна. 

Благодаря полному и всестороннему анализу были получены 

достаточные сведения не только о состоянии и творчестве Мирзы 

Сиддык Фано, но и о литературной среде Истаравшана конца XVIII – 

начала XIX веков. Стало ясно, что во второй половине XVIII века и 

первой половине XIX века в Истаравшане Мирза Сиддык Фано 

выступал как пропагандист важных просветительских и нравственных 



61 

 

идей классических персидско-таджикских поэтов. Поэт выражал в 

своих стихах общественно-политические и воспитательно-

нравственные взгляды в зависимости от условий времени. 

Трагическая жизнь города, плохие нравы различных высших сословий 

феодального общества в мировоззрении Мирзы Сиддык Фано создали 

оппозиционную тенденцию по отношению к своему времени, которая 

открыто отразилась в его творчестве, в стихах [7-М]; [5-М]. 

6. Анализ стиля и творческой манеры Мирзы Сиддыка Фано 

показал, что этот поэт, как и большинство поэтов своего времени, 

находился под впечатлением поэзии Мирзы Абдулкадира Бедиля. 

Несмотря на приверженность стилю творчества Бедиля, он сохраняет 

в своих стихах свой уникальный стиль, литературное самосознание и 

художественную гордость. В свою поэзию он привнёс национальные 

обычаи и традиции, культуру и цивилизацию таджикского народа, что 

имеет особое значение для понимания национальной идентичности. 

7. Мирза Сиддык Фано внёс значительный вклад в прогресс и 

развитие народной литературы XVIII в. и первой половины XIX в., и 

народный характер его стихов является одним из отличительных 

качеств его творчества. Мирза Сиддык Фано в своей особой манере 

критиковал разврат высшего класса и общества, призывая людей к 

образованию, добру, верности родителям, уважению и почитанию их, 

а также к другим человеческим качествам. Поэт оставил 1410 бейтов 

поэзии на таджикском языке и 881 бейт на узбекском, состоящих из 

газелей, рубаи, саки-наме, китъа, мухаммасов и чистанов [7-М]. 

8. Основным фоном многих лирических образов стихотворений 

поэта послужили его весьма тесные связи с простыми людьми, 

ремесленниками, мелкими торговцами в городах и деревнях, 

садовниками и виноградарями. Эти образы характерны для уровня 

знаний, мировоззрения и художественного мышления этого 

социального класса, а их примеры широко анализировались и 

исследовались в диссертационной работе [3-М]. 

9. В показателе характера и глубоких корней творчества поэта 

важным фактом являются, в частности, его стихи-загадки, специально 

проанализированные и впервые исследованные. В стихах-загадках 

поэта тонким стилем изображены важнейшие признаки и 

характеристики орудий труда и ремёсел, различных предметов, 

урожая и фруктов, предметов быта, весьма необходимых в 

повседневной жизни низшего социального класса. Близость загадок 

Мирзы Сиддык Фано к фольклору не только показывает народные 



62 

 

образы и художественное мышление народа, но и количество бейтов 

загадок является показателем их народных особенностей: например, 

из 46 чистанов поэта 38 имеют 2 бейта, 7 - 3 бейта, и только 1 - 5 

бейтов, и эта форма и число являются одним из важных признаков 

народных песен. 

10. Морфологический анализ жанра чистана в творчестве поэта 

показал, что из 40 чистанов в указанном списке в 30 из них вопрос 

стоит в форме «что это такое», «что такое это...» и «что есть...», а 10 

чистанов созданы в виде «что за чудесное... наблюдал» и 

«...наблюдал». В диссертационной работе они условно разделены на 

две группы: «вопрос – загадки» и «рассказ - загадки». Оказалось, что в 

плане использования художественных приёмов поэт 

преимущественно выражал важнейшие признаки подданных чистанов 

посредством сравнений и метафор [8-М]. 

11. В творчестве поэта, на основе укрепления и расширения 

политико-дипломатических связей, торговли и передвижения граждан 

государств Средней Азии и царской России, в нашей литературе 

появились необычные и новые лирические образы, такие как: 

«калисои фаранг», «кофари фаранг», «шарархӯи фаранг», 

«барқҷавлони фаранг», «яғмои фаранг», «бадмасти фаранг», «теғи 

кофари фаранг», «чашмони кофари фаранг», «фарангизода». 

Упомянутые образы, особенно в литературном пространстве 

Истаравшана, имели определённые реальные социальные и 

политические основы [2-М]. 

12. Анализ показал, что творчество Мирзы Сиддык Фано, 

наряду со всеми отличительными качествами и положительными 

сторонами, имеет и слабые стороны, и тенденция отказа от мирских 

проблем в его творчестве - одна из них. Очевидно, этот аспект его 

творчества отражает его историческую ограниченность, и эта 

ограниченность была характерна также для многих предыдущих 

творцов.  

РЕКОМЕНДАЦИИ ПО ПРАКТИЧЕСКОМУ 

ПРИМЕНЕНИЮ РЕЗУЛЬТАТОВ ИССЛЕДОВАНИЙ 

Представленные результаты исследования творчества Мирзы 

Сиддык Фано и его места в литературном круге Истаравшана имеют 

значительную практическую ценность и могут быть использованы в 

различных областях: 

1. Исследование статуса и содержания произведений Мирзы 

Сиддык Фано проводилось не только на основе его творчества, но и в 



63 

 

контексте культурно-литературной среды Истаравшана второй 

половины XVIII и первой половины XIX веков. В связи с этим 

материалы диссертации и полученные результаты имеют большую 

научную ценность для восполнения пробелов в изучении истории 

таджикской литературы. 

2. Поэтика стихов Мирзы Сиддык Фано и литературная плеяда 

Истаравшанского региона, традиции классической персидской поэзии, 

включая народную тенденцию, двуязычие, подражание стилю Бедиля, 

а также продолжение и развитие персидско-таджикских литературных 

жанров, и текстологические исследования творчества Мирзы Сиддык 

Фано, проанализированные в диссертации, представляют собой 

богатый материал для теории и истории таджикской литературы. 

3. Диссертация может быть эффективно использована в качестве 

учебного материала при преподавании таджикской литературы XVIII-

XIX веков, особенно разделов, посвящённых литературному кругу 

Истаравшана и творчеству Мирзы Сиддык Фано, для студентов 

филологических специальностей. 

4. Научные выводы диссертационной работы важны для 

исследований в области истории и теории литературы, а также для 

изучения закономерностей творчества и поэтического мастерства 

Мирзы Сиддык Фано. Использование теоретических выводов автора 

диссертации будет также полезно при создании учебников и 

методических пособий. 

5. Основные положения диссертационной работы, 

использованные источники и научно-литературный материал могут 

широко применяться при подготовке профильных монографий, 

посвящённых смежным темам или более глубокому изучению 

отдельных аспектов. 

 

СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 

I. Источники и научная литература 

1. Айнӣ, Садриддин. Намунаи адабиёти тоҷик [Матн] / С. 

Айнӣ. – Аз хати форсӣ таҳия ва тасҳеҳи Мубашшири 

Акбарзод. –  Душанбе: Адиб, 2010. – 438 с.   

2. Амирқулов, С. Адабиёти тоҷик дар нимаи аввали асри 

Х1Х: китоби дарсӣ [Матн] / С. Амирқулов. –Душанбе: 

Маориф,1980. – 289 с. 

3. Амонов, Р. ва Калонтаров Я. Чистонҳо / Р. Амонов, Я. 

Калонтаров. –Сталинобод: Ирфон, 1956. – 133 с. 



64 

 

4. Возеҳ, Қорӣ Раҳматуллоҳ. Туҳфат-ул-аҳбоб фӣ тазкират-

ил-асҳоб [Матн] / Қорӣ Раҳмалуллоҳи  Возеҳ. Матни 

интиқодӣ бо муқаддима ва тасҳеҳи Асғари Ҷонфидо. Зери 

назари Абдулғанӣ Мирзоев. – Душанбе: Дониш, 1977.  – 

227 с. 

5. Каримов, У. Адабиёти тоҷик дар нимаи дуввуми асри 

ХVIII ва аввали асри Х1Х: китоби дарсӣ [Матн] / 

У.Каримов. – Душанбе: Дониш, 1974. –187 с . 

6. Каримов, У. Роҳи бузурги абрешим [Матн] /У.Каримов. 

Душанбе: Сарбоз, 2003.  – 174 с.  

7. Маъсумӣ, Н. Адабиёти тоҷик дар асри  ХVIII ва  аввали 

асри ХIХ: китоби дарсӣ [Матн] / Н. Маъсумӣ. –Душанбе: 

Маориф, 1962. –368 с. 

8. Мирзоев, А. Адабиёт [Матн] / А.Мирзоев. Сталинобод: 

Маориф, 1948. –189 с. 

9. Мирзозода, Х. Афкори рангин [Матн] / Х. Мирзозода – 

Душанбе: Ирфон,1982.  – 352 с. 

10. Мухторов, А. Чистонҳои шоир Фаноӣ [Матн] /А.Мухторов 

// Пионер, М.:, № 12 .- 1955. – С. 2. 

11. Мухторов, А. Дилшод и ее место в истории общественной 

мысли таджикского народа в ХIХ начале ХХ вв. [Матн] / 

А. Мухторов. – Душанбе: 1969. – 372 с 

12. Мухторов,А. Очерки истории Ура-Тюбинского владения в 

Х1Х в [Матн] / А.Мухторов. – Душанбе: Маориф, 1964. – 

198 с. 

13. Сомӣ,  Абдулазим. Такмилаи маснавии «Дахмаи шоҳон» 

[Матн] / Абдулазим Сомӣ. – Нусхаи хаттии Маркази 

мероси хаттии Академияи миллии илмҳои Тоҷикистон. 

Таҳти рақами №9271/ 111, . – Душанбе. – в.-23 б. – 164 с.   

14. Султонов, С. Нодими Истаравшанӣ [Матн] / С. Султонов // 

Маориф ва маданият. 17 майи соли 1960. – Душанбе: 

Маориф, 1960. – С. 3. 

15. Султонов, С. Наврӯзияҳои шоирони Истаравшан [Матн] / 

С.Султонов // Тоҷикистони советӣ, 24 март. – Душабе: 

Маориф, 1967. – С. 29. 

16. Султонов, С. Як симои номашҳур [Матн] / С.Султонов // 

Рӯзномаи Маориф ва маданият, 28 августи соли 1971. – 

Душанбе, 1971. – С. 3. 



65 

 

17.  Султонов, С. Таърихи доираи адабии Истаравшан дар 

нимаи дувуми асри ХVIII ва аввали асри ХIХ [Матн] / С. 

Султон. – Душанбе: Сурушан, 2002. – 232 с. 

18. Фано, Мирзо Сиддиқ. Девон [Матн] / Мирзо Сиддиқи 

Фано. – Нусхаи  хаттии Маркази мероси хаттии Академияи 

миллии илмҳои Тоҷикистон таҳти рақами 468, вар. 198б. 

19. Ҳакимхон, Муҳаммад Ҳоҷӣ. Мунтахаб-ут-таворих [Матн] / 

Мущаммад Ҳоҷӣ Ҳакимхон. – Нусхаи хаттии Хона-музейи 

А.А. Семёнов, рақами 63, вар.234б. 

20. Ҳашмат, Мирсиддиқхон. Тазкират-уш-шуаро [Матн]/ 

Мирсиддиқхони Ҳашмат. – Ганҷинаи дастнависҳои 

шарқии АФ Ҷумҳурии Ўзбекистон ба номи Абўрайҳон 

Берунӣ, таҳти рақами 2728, вар. 104. 

21. Ҳодизода Р., Каримов У., Саъдиев С. Адабиёти тоҷик 

(асрҳои ХVI-ХIХ ва ибтидои асри ХХ): Китоби дарсӣ 

барои мактабҳои олӣ [Матн] / Р. Ҳодизода, У. Каримов, 

С.Саъдиев. – Душанбе: Маориф,  1988.– 416 с.  

22. Чистонҳо. Ба тартиб ва сарсухани А. Ҳабибов. – Душанбе: 

Нашр. давл.тоҷ. – 1962. – 196 с. 

23. Яқуб, Муҳаммад. Гулшан-ул-мулук [Матн]/ Муҳаммад 

Яқуб. – Нусхаи хаттии Маркази мероси хатии Академияи 

миллии илмҳои Тоҷикистон таҳти рақами 2663, вар. 154б. 

II. Электронные ресурсы: 

24. Соҳаи иҷтимоии ҳаёти ҷамъият.URL: https://donishju.net/so-

ai-i-timoii-ajotiamijat/ (санаи муроҷиат: 11.01.2021) 

 

ПУБЛИКАЦИЯ НАУЧНЫХ СТАТЕЙ ПО ТЕМЕ ИССЕРТАЦИИ 

I. Журналы, рекомендованные ВАК при Президенте 

Республики 

Таджикистан и ВАК при Министерстве образования и 

науки Российской Федерации: 

      [1-А]. Ғафурова, Ҷ.М. Омилҳои иҷтимоӣ ва офариниши 

гавҳари гуфтор дар доираҳои адабии Мовароуннаҳри  нимаи 

дувуми  асри XVIII ва аввали асри XIX / Ҷ. Ғафурова // Паёми 

Донишгоҳи давлатии омӯзгории Тоҷикистон. Бахши филологӣ. 

– Душанбе, 2020, №1(84), ISSN 2219-5408. – С. 169-176. 

      [2-А]. Хатлонӣ, С., Ғафурова, Ҷ.М. Анъанаҳои  классикӣ  

ва таъсири тафаккури бадеии  халқӣ  дар ғазалиёти Мирзо 

Сиддиқи Фано / С. Хатлонӣ, Ҷ. Ғафурова // Паёми Донишгоҳи 

https://donishju.net/so-ai-i-timoii-ajotiamijat/
https://donishju.net/so-ai-i-timoii-ajotiamijat/


66 

 

миллии Тоҷикистон. Бахши илмҳои филологӣ. – Душанбе: 

Сино, 2024, №5, ISSN 2413-516Х. – С. 251-261. 

       [3-А].Ғафурова, Ҷ.М. Мирзо Сиддиқи Фано – шоири 

соҳибдевон / Ҷ.М.  Ғафурова // Суханшиносӣ. – Душанбе: 

Истеъдод, 2025, № 3 (52), ISSN 2308-7420. – C. 261-270. 

       [4-А]. Ғафурова, Ҷ. М. Оҳангҳои иҷтимоӣ дар рубоиёти 

Мирзо Сиддиқи Фано / Ҷ.М. Ғафурова // Масъалаи илмҳои 

гуманитарӣ. – Душанбе: Сифат-Офсет, 2025, № 3, ISSN 2708-

308X. – С. 162-168. 

       [5-А].   Ғафурова, Ҷ. М. Намояндагони маъруфи доираи 

азабии Истаравшан дар нимаи дувуми асри XVIII ва аввали 

асри XIX. [Матн] /Ҷамила Ғафурова // Номаи донишгоҳ. 

Силсилаи илмҳои гуманитарӣ ва ҷомеашиносии МДТ-и 

“Донишгоҳи давлатии Хуҷанд ба номи академик Б. Ғафуров”. 

– Хуҷанд, 2025. – № 4 (85) ISSN 2077-4990 . – Саҳ. 463-469. 

II. Статьи публикованные в других журналах: 

         [6-А].   Ғафурова Ҷ. М. Сухане чанд роҷеъ ба Мирзо 

Сиддиқи Фано ва образҳои тозаэҷоди ӯ. [Матн]  /Ҷамила Ғафурова 

// Паёми Донишгоҳи давлатии тиҷорати Тоҷикистон. -Душанбе: 

2020, №3 (32) 188И 2308054-Х.-С.-164- 171. 

         [7-А].   Ғафурова, Ҷ. М. Умдатарин хусусиятҳои адабиёти 

тоҷик дар нимаи дувуми асри XVIII ва аввали асри XIX. [Матн] 

/Ҷамила Ғафурова // Паёми Донишгоҳи давлатии тиҷорати 

Тоҷикистон. -Душанбе: 2020. №3 (32) 188Х 2308054-Х.-С.-145-

149.  [8-А].   Ғафурова Ҷ. Мирзо Сиддиқи Фано ва девони ӯ. 

[Матн] / Ҷамила Ғафурова // Ахбори Академияи миллии илмҳои 

Тоҷикистон. Бахши илмҳои ҷамъиятшиносӣ.- Душанбе: Дониш, 

2024, №4 (277). 188ТТ 2076- 2569. -С.-195-200.    

 [9-А].   Ғафурова Ҷ. Вазъи фарҳанг ва рушди забони форсии 

тоҷикӣ дар нимаи дувуми асри XVIII ва нимаи аввали асри XIX. 

[Матн] Ҷамила Ғафурова //Маводи конффересияи илмӣ-

назариявии ҷумҳуриявӣ. Душанбе, ДДТТ. 20 апрели соли 2024. – 

С.-78-86.  [10-А].   Ғафурова Ҷ.М. Назаре роҷеъ ба вазъи 

сиёсӣ ва иҷтимоии Мовароуннаҳр дар нимаи дувуми қарни XVIII 

ва нимаи аввали асри XIX. [Матн] Ҷамила Ғафурова //Маводи 

конффересияи илмӣ-амалии байналмиллалӣ. Душанбе, ДДТТ. 20 

майи соли 2024. -С-.49-54. 

  



67 

 

АННОТАТСИЯ 

ба диссертатсияи Ғафурова Ҷамила Музаффаровна дар мавзуи “Мирзо 

Сиддиқи Фано ва доираи адабии Истаравшан дар нимаи дувуми асри  

XVIII ва нимаи аввали асри XIX” барои дарёфти дараҷаи илмии 

номзади илмҳои филологӣ аз рӯйи ихтисоси 10.01.00- Адабиётшиносӣ 

(6.2.15.– Адабиёти тоҷик; равобити адабӣ) 

Калидвожаҳо: доираҳои адабӣ,ҳавзаи адабии Истаравшан, вазъи 

сиёсӣ ва иҷтимоӣ, Мирзо Сиддиқи Фано, зиндагинома, ашъор, рубоӣ, ғазал, 

мухаммас. 

Мақсади таҳқиқот. Мақсади асосии ин таҳқиқ пажӯҳиши 

умдатарин хусусиятҳои адабиёти тоҷик дар нимаи дувуми  асри XVIII ва 

ибтидои асри XIX дар мисоли доираҳои адабии Истаравшан мебошад, ки 

тавассути таҳлили зиндагинома, осор, ашъори рӯҳияи  иҷтимодошта, 

таваҷҷуҳ ба идомаи анъанаҳои зуллисонайнӣ, пайравии Бедил ва сабки 

ҳиндӣ, ривоҷи анвои шеърӣ, поэтикаи адибони ин доираи адабӣ ва махсусан 

яке аз намояндагони пешқадами он Мирзо Сиддиқи Фано мебошад.   

Методҳои таҳқиқот ва натиҷаҳои бадастомада. Бояд қайд кард, ки 

зимни баррасӣ ва ҳаллу фасли масоили мукаммал ва меҳварии рисола, 

равишҳои гуногуни илми адабиётшиносӣ, мисли тарзу усул, шеваву 

равишҳои таҳқиқи муқоисавии таърихӣ, методҳои  назари объективӣ ба 

маводди адабӣ, сохтори жанрӣ ва методи таҳлили комплексӣ, ки дар дарёфти 

шакли солим, маънии дурусти як силсила ибороту таркиботи шоирона ва як 

қатор истилоҳоти  фанни назарияи адабиёт мусоид мебошанд, мавриди 

корбурд қарор дода шуданд, ки натиҷаҳои он дар рушди минбаъдаи масоили 

тозаи адабиётшиносии назарию амалӣ, матншиносӣ ва шинохти паҳлӯҳои 

мухталифи илми адабиётшиносӣ хизмат хоҳанд кард.  

Навгонии илмии таҳқиқот. Дисссертатсия дар илми адабиётшиносии тоҷик 

пажӯҳиши ягона ва муфассали илмие мебошад, дар он мушаххасоти ҷараёни зиндагӣ, 

фаъолият, мероси адабӣ, мазмуну мундариҷа, забону сабки нигориш, тарзи истифодаи 

санъатҳои бадеӣ, таҳаввули суннатҳои шеъри классикии форсу тоҷик, аз ҷумла: 

истиқбол аз шеъри Бедил, назирагӯйӣ, чистонгӯйӣ, гуфтори шеъри зуллисонайнӣ дар 

шеъру чистон ва нақши ашъори рӯҳияи иҷтимоидошта дар мисоли ашъори 

гуногунҷанбаи яке аз намояндагони доираи адабии Истаравшан Мирзо Сиддиқ Фано 

таҳлилу баррасӣ шудааст. Дар натиҷаи омӯзиш ва таҳқиқи  нусхаи қаламии девони 

шоир маълум гардид, ки дар эҷодиёти Мирзо Сиддиқи Фано, дар баробари ғазалиёташ, 

чистонҳои бо забони тоҷикӣ ва ӯзбекӣ эҷодкарда, ки ҳама саршор аз мазмунҳои 

ҳаётиянд, мавқеи муҳим доранд.    

Тавсияҳо оиди истифодаи натиҷаҳои таҳқиқ. Диссертатсия барои таҳқиқ  

дар риштаҳои таърихи адабиёт, назарияи адабиёт, қонунияти эҷод ва маҳорати шоирии 

Мирзо Сиддиқи Фано муҳим мебошад. Нуктаҳои меҳварии кори диссертатсионӣ, 

сарчашма ва маводди илмию адабии истифодашуда метавонанд дар омода намудани 

монографияҳои соҳавӣ васеъ истифода шаванд. 

  



68 

 

АННОТАЦИЯ 

к диссертации Гафуровой Джамилы Музаффаровны на тему «Мирза 

Сиддык Фано и литературный круг Истаравшана во второй половине XVIII 

века и первой половине XIX века» на соискание учённой степени кандидата 

филологических наук по специальности 10.01.00– Литератураведение (6.2.15.–

Таджикская литература, литературные связы) для соискания учёной степени 

кандидата филологических наук. 

Ключевые слова: литературные круги, литературные круги Истаравшана, 

политическая и социальная обстановка, Мирза Сиддык Фано, биография, стихи, рубаи, 

газели, мухаммас.  

Цель исследования. Основной целью исследования является всестороннее 

изучение политико-социальных тенденций и ключевых особенностей таджикской 

литературы в литературном круге Истаравшана второй половины XVIII - начала XIX 

веков. В частности, работа сосредоточена на исследовании способов формирования 

поэтических форм, влияния таджикско-персидской поэзии на творчество местных 

авторов, преемственности традиций таджикской классической поэзии, включая 

феномен зуллисонайн (двуязычия), подражание стилю Бедиля, а также поэтике 

писателей этого литературного сообщества, с особым акцентом на творчество одного 

из его ведущих представителей - Мирзы Сиддыка Фано. 

 Методы исследования. Следовательно, изучение и всесторонний анализ 

биографии, идейного содержания стихотворений, пословиц и литературных 

произведений Мирзы Сиддык Фано остаются одной из наиболее актуальных и 

востребованных задач для современного таджикского литературоведения. 

Исследование проблематики, связанной с представителями литературного сообщества 

Истаравшана в указанный исторический период, способствует более глубокому 

пониманию процесса развития общей культуры и литературы Мавераннахра, 

обладавших своими уникальными характеристиками.  

Научная новизна исследования. Диссертационная работа представляет собой 

первое детальное исследование, в котором всесторонне проанализированы и 

конкретизированы биографические данные, деятельность, литературное наследие, 

содержание, язык и стиль, способы использования художественных приёмов, а также 

эволюция традиций таджикской классической поэзии на примере многогранного 

творчества Мирзы Сиддык Фано, одного из представителей литературного круга 

Истаравшана. Впервые комплексно изучены такие аспекты его поэзии, как 

использование формы зуллисонайн, влияние индийского стиля, применение загадок, а 

также его социально-политическая роль.   

Рекомендации по практическому использованию результатов 

исследования. Научные выводы диссертационной работы важны для исследований в 

области истории и теории литературы, а также для изучения закономерностей 

творчества и поэтического мастерства Мирзы Сиддык Фано. Основные положения 

диссертационной работы, использованные источники и научно-литературный 

материал могут широко применяться при подготовке профильных монографий, 

посвящённых смежным темам или более глубокому изучению отдельных аспектов. 



69 

 

 

ABSTRACT 

to Jamila Muzaffarovna Gafurova's dissertation on "Mirza Siddiq Fano and 

the Literary Circle of Istaravshan in the Second Half of the 18th Century and 

the First Half of the 19th Century" for the degree of Candidate of Philological 

Sciences in the specialty 10.01.00 – Iiterary stadies (6.2.15. - Tajik Literature; 

literary connections) 

Keywords: literary circles, literary circles of Istaravshan, political and 

social situation, Mirza Siddyq Fano, biography, poetry, rubai, ghazals, 

mukhammas. 

Purpose of the study. The main objective of the study is a comprehensive 

study of the political and social trends and key features of Tajik literature in the 

literary circles of Istaravshan in the second half of the 18th - early 19th centuries. 

In particular, the work focuses on the study of the methods of forming poetic 

forms, the influence of Tajik-Persian poetry on the work of local authors, the 

continuity of the traditions of Tajik classical poetry, including the phenomenon of 

zullisonayn (bilingualism), imitation of the style of Bedil, as well as the poetics of 

writers of this literary community, with a special emphasis on the work of one of 

its leading representatives - Mirza Siddiq Fano.     

  Research methods. Consequently, the study and comprehensive 

analysis of the biography, ideological content of the poems, proverbs, and literary 

works of Mirza Siddiq Fano remain one of the most relevant and sought-after tasks 

for modern Tajik literary criticism. The study of issues related to representatives of 

the literary community of Istaravshan in this historical period contributes to a 

deeper understanding of the development of the general culture and literature of 

Maverannahr, which possessed their own unique characteristics.  

 Scientific novelty of the study. This dissertation represents the first 

detailed study to comprehensively analyze and detail the biographical data, 

activities, literary heritage, content, language and style, methods of using artistic 

devices, and the evolution of the traditions of Tajik classical poetry, using the 

multifaceted work of Mirza Siddyk Fano, a representative of the Istaravshan 

literary circle, as an example. For the first time, such aspects of his poetry as the 

use of the zullisonayn form, the influence of Indian style, the use of riddles, and his 

sociopolitical role have been comprehensively studied.    

 Recommendations for the practical application of the research results 

are provided. The scientific conclusions of this dissertation are important for 

research in the field of literary history and theory, as well as for studying the 

patterns of creativity and poetic mastery of Mirza Siddyk Fano. The main 

provisions of this dissertation, the sources used, and the scientific and literary 

material can be widely applied in the preparation of specialized monographs 

devoted to related topics or a more in-depth study of individual aspects. 

 

 



70 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


